### MÉMOIRES'

### • TEXTES ORIENTAUX ET TRADUCTIONS

PUBLIÉS

PAR LA SOCIÉTÉ ASIATIQUE DE PARIS

### SE TROUVE A PARIS:

AU BUREAU DE LA SOCIÉTÉ ASIATIQUE,
RUE TARANNE, N° 12;
CHEZ M<sup>mo</sup> V° DONDEY-DUPRÉ,
RUE VIVIENNE, N° 2.

A LEIPSICK, CHEZ BROCKHAUS.

## RÂDJATARANGINÎ HISTOIRE

 $\mathbf{noro}$ 

## ROIS DU KACHMÎR

TRADUITE ET COMMENTÉE

PAR M. A. TROYER)

MEMBRE DES SOCIÉTÉS ASIATIQUES DE PARIS, LONDRES ET CALCUTTA

ET PUBLIÉE

AUX FRAIS DE LA SOCIÉTÉ ASIATIQUE

TOME I

TEXTE SANSGRIT DES SIX PREMIERS LIVRES ET NOTES



#### PARIS

IMPRIMÉ PAR AUTORISATION DE M. LE GARDE DES SCEAUX

A L'IMPRIMERIE ROYALE

M DGGG XL

## श्रीकद्भणपिएउतकृता

# राजतरङ्गिणी।

प्रथमी मागः।

॥ षट्पथमास्ताङ्गाः ॥

र्घन्दे १६४०



## PRÉFACE.

C'est en 1832 qu'une édition du texte sanskrit du Râdjataranginî, ou de la Chronique du Kachmîr, fut commencée à Calcutta, sous les auspices du comité général de l'instruction publique. La même année j'entrepris une traduction de cet ouvrage, que j'exécutai au fur et à mesure qu'on imprimait le texte, dont les feuilles m'étaient communiquées. Je me trouvais favorisé dans cette entreprise par la place que j'avais l'honneur d'occuper comme secrétaire du collége sanskrit de Calcutta, collége où quelques Pandits étaient employés à corriger les épreuves des livres qui se publiaient aux frais du gouvernement.

Je quittai le Bengâle au mois de février 1835, lorsque les six premiers livres de cet ouvrage venaient d'être imprimés. A cette même époque le gouvernement du Bengâle trouva bon d'arrêter l'impression de tous les ouvrages orientaux qui avaient été commencés sous l'inspection du comité général de l'instruction publique.

C'est principalement cet événement qui a engagé la Société asiatique de Paris à publier à ses frais, avec le texte sanskrit, une traduction française du Râdjataranginî, que j'ai eu l'honneur de lui offrir. d'autres Pandits collationnèrent avec l'original, et qui fut envoyée à Calcutta 1.

D'après, l'examen que j'ai eu l'occasion de faire de cette copie, l'écriture m'en a paru belle et facile à lire, et le texte aussi correct qu'on peut l'attendre d'un manuscrit indien. Je n'hésite pas à dire que c'est le meilleur exemplaire du Râdjataranginî qui existe hors du Kachmîr. C'est principalement sur cette copie qu'on a exécuté l'édition de Calcutta, en la collationnant avec celle que M. Wilson avait prêtée aux éditeurs, et avec une autre qui m'appartient et que m'avait procurée, à Benâres, la complaisance du Babou Ram Comal Sen, quoique ces dernières copies fussent très-inférieures à la première. J'ai fait copier soigneusement sur celle-ci les six premiers livres par Çiva Tchandra, jeune Pandit à mon service, dont l'habileté, unie au savoir de Madhusudanagupta, m'a été d'une grande utilité 2. Le texte, ainsi préparé, a subi de nouvelles corrections avant d'être livré à l'Imprimerie royale de Paris pour servir à l'édition actuelle.

Voyez la lettre de Moorcroft, datée de Kachmir, 20 juillet 1824; Asiat. Journ. t. XVIII, p. 517.

Les trois natifs du Bengâle nommés ci-dessus appartiennent à la classe des médecins, qui de tout temps dans l'Inde, comme souvent en Europe, ont su bien mériter de l'érudition. Ram Comal Sen, qui est actuellement secrétaire du collége sanskrit de Calcutta et secrétaire adjoint de la Société asiatique du Bengâle, est un des Hindus les plus distingués par ses connaissances et par son caractère respectable. Madhusudanagupta, professeur de médecine au collége sanskrit, est avantageusement connu par une traduction du Vade mecum médical de Cooper, faite de l'anglais en sanskrit, et par l'édition de Susruta, ouvrage sanskrit de médecine.

Ne voulant rien négliger qui pût ou donner une meilleure leçon, ou ajouter une variante utile, ou confirmer, soit un passage douteux, soit une correction hasardée, je me suis rendu à Londres, dans le mois de juin de l'an 1837, pour compulser les manuscrits du Râdjataranginî dont l'existence dans la bibliothèque de la compagnie des Indes m'avait été indiquée.

La conservation des trésors que la littérature indienne a fournis à cette bibliothèque ne pouvait être mieux confiée qu'au savant qui le premier, dans son dictionnaire sanskrit et anglais, nous a donné la clef sans laquelle ces trésors resteraient inaccessibles. Je n'ai pas à parler ici des vastes connaissances de M. Wilson, qui sont depuis longtemps appréciées des érudits, mais bien de la complaisance infinie qu'il témoigne journellement à toutes les personnes qui ont besoin de consulter la bibliothèque de la compagnie des Indes. J'en aurais éprouvé les effets, lors même que le long commerce d'amitié qui s'était établi entre lui et moi pendant mon séjour à Calcutta ne m'aurait pas donné la certitude de le retrouver tel à mon égard, en Angleterre, qu'il l'avait toujours été dans l'Inde. Il m'a remis entre les mains, pour les comparer, quatre manuscrits du Râdjataranginî, dont deux seulement contiennent les six premiers livres composés par Kalhana.

Avant de faire une description détaillée de ces derniers manuscrits, je crois devoir rappeler ici que l'histoire du Kachmîr connue sous le nom de Râdjataranginî a été écrite par quatre auteurs différents. La première

partie de cette histoire est l'ouvrage de Kalhana. On y a joint le Râdjâvalî, Généalogie des rois, dont l'auteur se nomme Djôna Râdja, et le Çrî-Djâina râdjataranjinî, histoire qui commence par le règne de Zein ul Ab-eddin et se termine à celui de Fettah Schah, en l'année 882 de l'hégire ou 1477 de notre ère. Cette histoire particulière a été rédigée par Çrî Vara Pandita, élève de Djôna Râdja. Le quatrième ouvrage dont se compose le Râdjataranginî a été écrit au temps d'Acbar, avec le dessein formel de conduire le récit des événements jusqu'à l'époque où le Kachmîr devint une province de l'empire de ce monarque. En effet, il commence où s'arrête Çrî Vara, c'est-à-dire au règne de Fettah Schah, et il finit par celui de Nazir Schah. Ce dernier ouvrage est appelé Rádjávali pátaka, et a pour auteur Punya ou Prâdjna bhaṭṭa. L'ensemble de ces quatre parties, toutes écrites en vers, forme une chronique du royaume de Kachmir, à partir d'une époque reculée, mais indéterminée, jusqu'à l'année 1586 de notre ère.

Mais si les deux manuscrits dont il s'agit, et qui certainement n'ont pas été copiés sur le même original, ne contiennent que les six premiers livres de Kalhana, au lieu de huit livres que l'on trouve dans le manuscrit de Moorcroft, ne pourrait-on pas supposer que les six premiers livres étaient seuls considérés par quelques personnes comme ayant été écrits par Kalhana? M. Wilson l'a cru lui-même, puisqu'il dit dans l'Essai déjà cité (page 3): «L'histoire de Kalhana commence par « les temps fabuleux, et se continue jusqu'au règne de

« Sangrâmadeva, neveu de Diddâ Ranî, en çaka 949 ou « 949+78=1027 de notre ère, époque qui se rapproche « du temps où il a probablement vécu lui-même, savoir « l'an 1148 de J. C. » L dit de plus (page 7º), « que le « manque d'un exemplaire qui puisse lier l'histoire de « Djôna Râdja et le contenu des ouvrages de Çrî Vara et de Punya bhatta, l'empêchera, pour cette époque « du moins, d'étendre les limites de son Essai au delà « de celles du Pandit Kalhana ou de suivre tout autre « guide hindu. » Lorsqu'il écrivait ces lignes, le savant abréviateur de cette partie de l'histoire du Kachmîr n'avait pas vu, comme je l'ai déjà fait observer, le manuscrit que plus tard Moorcroft envoya du Kachmir à Calcutta, et qui contient un septième et huitième livre, dont l'ensemble forme, à quatorze pages près, le double des six premiers livres. J'ajouterai que ce que je viens de dire ne détruit pas absolument la supposition que j'ai énoncée ci-dessus; car personne n'ignore que les Hindus mettent fréquemment le nom d'un auteur célèbre en tête d'un ouvrage qui ne lui appartient pas. Ce ne sera donc que l'examen approfondi de l'ensemble et du style des deux derniers livres attribués à Kalhana qui pourra permettre de prononcer si cette attribution est fondée ou non; un pareil examen se trouvera sans doute mieux placé à la suite de la traduction du septième et du huitième livre de l'édition de Calcutta.

Quant aux deux manuscrits que m'a fournis la bibliothèque de la compagnie des Indes et que j'ai compulsés, l'un, coté n° 310, est de format grand in-4°.

Il a été donné à la bibliothèque par Colebrooke. Une table des matières, dressée par le Misra Bâlagovinda, occupe la moitié du volume; elle est si ample, qu'elle pourrait tenir lieu du texte sel n'existait pas. Cette table ne paraît pas appartenir à ce manuscrit, puisqu'il ne contient point le troisième livre, dont elle indique cependant les matières. L'écriture est assez belle; les caractères sont gros et bien formés, jusqu'au sloka 306 du sixième livre, où commence une autre écriture qui n'est ni régulière, ni élégante. Le texte est en général si peu correct, qu'il eût été très-hasardeux de ma part d'en tirer des variantes. J'ai pu tout au plus y trouver la confirmation de quelques leçons qui sur d'autres copies m'avaient paru douteuses, et quelques corrections que j'avais essayé de faire sur ces mêmes copies. Non-seulement le troisième livre y manque en entier, mais plusieurs slokas y ont été omis; quelques-uns de ceux-ci cependant sont rétablis à la marge; d'autres sont tronqués, et en divers endroits l'on remarque des transpositions et plusieurs lacunes. Les slokas et demislokas ne sont pas distingués par des barres; souvent même on ne les a pas séparés par des intervalles; enfin ils ne sont pas numérotés partout, ce qui m'a obligé, pour en vérisier le nombre, de chercher le commencement et la fin de chaque demi-sloka. J'ai eu au moins le plaisir de constater, par cette opération, que le nombre des slokas, dans les cinq livres que j'ai collationnés, concorde avec celui qui se trouve dans les manuscrits d'après lesquels j'ai établi le texte de l'édition actuelle.

L'autre manuscrit porte le nº 983 et forme un volume in-8°, qui, de même que le précédent, est un don de Colebrooke. L'écriture y est de deux mains différentes; l'une, dans les premier, quatrième et sixième livres, est très-irrégulière et en même temps très-incorrecte, de sorte qu'une grande incertitude sur la valeur réelle des lettres vient s'ajouter aux erreurs d'orthographe et de grammaire pour rendre cette partie du manuscrit presque inutile. L'autre écriture, dans les deuxième, troisième et quatrième livres, est plus régulière et moins incorrecte; elle produit presque toujours le texte d'une manière conforme au manuscrit de la Société asiatique de Calcutta. Cependant l'omission et la transposition, non-seulement d'un seul, mais de plusieurs slokas de suite, y sont fréquentes, et l'on remarque plusieurs lacunes au milieu même des slokas. A la marge de plusieurs feuillets, une main étrangère à écrit en caractères peu élégants quelques corrections. Le reste du volume contient l'ouvrage du Pandit Crî Vara1.

Je viens de faire connaître tous les matériaux qui ont servi à l'édition actuelle du Râdjataranginî. On voit qu'elle a principalement pour base, comme celle de Calcutta, un bon manuscrit, celui de la Société asiatique du Bengâle. Quoique les quatre autres manuscrits dont j'ai parlé n'aient pu concourir, autant que je l'aurais désiré, à épurer le texte sanskrit, j'ose croire que

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Un troisième manuscrit, parmi les quatre que j'indique, est coté n° 907, et contient l'histoire du Kachmîr par le Pandit Çrî Vara. Un quatrième, qui porte le n° 2091, est un don de Colebrooke, et renferme les seconde, troisième et quatrième parties de l'histoire du Kachmîr.

ce texte, tel que je le présente, est correct dans ses parties les plus essentielles. Le style historique de Kalhana, généralement simple, donne rarement lieu à des obscurités ou à des ambiguïtés qui portent sur des faits. On trouvera des lacunes en quelques endroits, mais elles ne sont pas fréquentes. Elles ne pourront être remplies convenablement, et le texte ne sera en général ramené à toute la pureté désirable, que lorsque les mesures qui ont été prises pour faire venir du Kachmîr même de nouvelles copies manuscrites du Râdjataranginî auront obtenu le succès qu'on est fondé à en attendre.

Je dois maintenant dire ce qui a été fait de ma part pour rendre cette édition digne de l'attention des indianistes. L'édition de Calcutta étant déjà entre leurs mains, ils remarqueront sans doute, en la comparant avec la nôtre, que celle-ci offre des variantes et des corrections nombreuses; elles sont indiquées dans une table particulière que j'ai annexée au texte sanscrit. Je n'ai pas manqué de m'expliquer, dans mes notes, sur les variantes qui ne sont pas seulement des fautes d'impression. Voici les principes que j'ai suivis dans mes corrections.

Le texte d'un ouvrage peut être examiné sous un double point de vue : sous celui de la correction grammaticale et de l'orthographe, et sous celui de la justesse, de la force et de la beauté des expressions, en tant qu'il s'agit d'un ouvrage d'éloquence.

C'est principalement sous le premier point de vue

que nous considérons les ouvrages orientaux, parce que le goût et l'esthétique des peuples de l'Orient s'écartent trop des nôtres pour que nous puissions juger d'après nos propres règles les compositions qui nous viennent de l'Asie, lors même que nous les jugeons dignes d'une attention particulière. Si nous avions à corriger un passage vicieux d'Hérodote, de Thucydide, de Tite-Live ou de Tacite, nous choisirions avec raison parmi les expressions, soit fortes, soit élégantes, celles que nous croirions les plus naturelles et les plus convenables au style de l'auteur; mais ce serait peut-être la plus fantastique qu'il faudrait deviner, si notre tâche était de restituer une leçon perdue d'un auteur oriental.

A côté de la construction purement grammaticale vient se placer la locution idiomatique, qui exige que l'éditeur se soit familiarisé avec le génie de la langue. Je ne puis qu'avouer mon insuffisance à cet égard. Devais-je corriger le Pandit Kalhana? Toute langue est sujette aux variations. Différentes locutions sont trouvées bonnes ou mauvaises selon les temps et les lieux. Il est impossible de supposer que le seul dictionnaire sanskrit et anglais qui ait été publié contienne toutes les significations des mots et toutes les nuances d'expression qui sont ou ont été en usage dans une langue aussi riche que l'est l'idiome sanskrit. Une locution que nous n'avons pas rencontrée dans le cercle plus ou moins étendu de nos lectures devrait-elle être rejetée, lors même que nous saurions lui en substituer une autre plus usitée? En outre, n'aurait-il pas fallu que j'eusse à ma disposition plusieurs bons manuscrits pour pouvoir, avec l'appui de l'un ou de l'autre, substituer une meilleure leçon à celle que, presque toujours, j'ai été obligé d'adopter d'après une autorité inique? Quoi qu'il en soit, le devoir d'un éditeur est de donner fidèlement le texte de son auteur comme il l'a trouvé, et d'éviter d'arracher à un reste vénérable de l'antiquité ce cri plaintif:

Quid miserum... laceras? jam parce sepulto; Parce pias scelerare manus!

Je me suis borné, en conséquence, à purger le texte du Râdjataranginî des fautes évidentes, soit de sens, soit de grammaire ou d'orthographe, en un mot, des fautes de copiste et d'imprimeur.

J'ai tâché aussi d'observer une manière d'écrire uniforme, au sujet de laquelle on me permettra de donner une explication, bien que je doive y mêler beaucoup

trop de détails qui me sont personnels.

J'ai soumis à M. Eugène Burnouf, dans une lettre que je lui ai adressée le 8 novembre 1835, une méthode pour écrire le sanskrit un peu différente de celle dont on s'est servi jusqu'à présent; méthode que je m'étais proposé d'employer dans l'édition du Râdjataranginî. Ma lettre ayant été publiée, la même année, dans le numéro du mois de décembre (p. 545-559) du Journal asiatique de Paris, je crois devoir déclarer que mon opinion n'a pas changé depuis cette publication. Je continue à penser que, pour rendre la langue sanskrite plus accessible à ceux qui veulent l'apprendre sans maître, et pour

en faciliter la lecture à tous, il faut adopter une méthode telle que chaque mot se trouve transcrit d'une manière distincte, et qu'on puisse écrire la langue sanskrite à peu près comme la plupart des langues de l'Europe. Par là on épargne au lecteur la peine, plus ou moins grande, de séparer lui-même, avec le seul secours des yeux, les mots que le raffinement d'une orthographe, particulière aux Indiens, a, pour ainsi dire, agglutinés. Je me suis fortifié dans ma pensée à cet égard, en voyant les éditions que l'on a publiées à Berlin de quelques ouvrages sanskrits, et que je ne connaissais pas au moment où j'écrivis la lettre dont je viens de faire mention et qu'elles rendent à peu près inutile. Je ne laisse pas cependant que de m'applaudir d'avoir suivi l'avis de celui que j'avais consulté, et qui est toujours sûr de se faire écouter avec l'attention que commandent son savoir et la sagacité de son esprit. L'orthographe qui a été adoptée pour l'édition actuelle du Râdjataranginî se trouve, en général, conforme à celle qu'on a employée dans les excellentes éditions d'ouvrages sanskrits qui se publient à Bonn.

Le mètre dans lequel est écrit le Râdjataranginî étant celui dont se sont servis les auteurs des principaux poëmes des Hindus, je ne saurais rien ajouter à ce qui en a déjà été dit par plusieurs savants. Ce mètre est souvent interrompu dans le texte par des vers de mesures différentes, qui comportent 19, 22, 32, 34, 38, 39 et plus de syllabes pour chaque demi-sloka, et qui sont de même suffisamment connues.

Il conviendra peut-être d'ajouter ici que, pour rendre

en caractères romains les mots sanskrits selon leur orthographe, j'ai adopté l'alphabet harmonique tel qu'il est généralement admis en France. J'ai conservé cependant dans le titre de l'ouvrage at dans mes dissertations la manière ordinaire d'écrire les noms très-usités, tels que Kachmir, que je n'ai écrit Kaçmir que dans mes notes et dans la traduction française.

Les notes et le commentaire se trouvent placés dans le premier volume à la suite du texte sanskrit. Je devais tâcher d'éclaircir les passages difficiles et de justifier ma traduction, ou avouer que je n'avais pas réussi à entendre mon auteur. Il fallait expliquer les allusions et les noms propres sous les divers rapports de la religion, de l'histoire et de la mythologie.

J'aurais désiré pouvoir déterminer avec exactitude la situation de tous les lieux nommés dans le texte, et éclaircir toute la géographie, ou plutôt la topographie du Kachmîr, car il ne s'agit le plus souvent que de l'emplacement assez circonscrit qu'occupe ce vallon élevé. Mais on ne possède pas encore une bonne carte topographique, ou une description assez détaillée de ce pays; et, sans un pareil document, il est impossible d'indiquer la situation de tous les lieux, soit avec certitude, soit même seulement avec une probabilité résultant de données positives. On trouvera dans plusieurs de mes notes (t. Ie<sup>r</sup>) et dans mon Esquisse géographique et ethnographique du Kachmîr ancien et moderne (t. II, p. 298-343) les renseignements géographiques que j'ai pu recueillir à diverses sources.

Quant aux citations empruntées à des langues savantes de l'Occident, j'ai cru devoir en user avec modération et ne pas me laisser entraîner par les facilités que nous offrent aujourd'hu, pour des recherches de ce genre, les travaux d'érudition classique qui ont été exécutés depuis plusieurs siècles; mais une plus grande liberté m'était permise à l'égard des citations tirées des ouvrages sanskrits. Lorsqu'un demi-siècle s'est à peine écoulé depuis que l'on s'occupe en Europe de l'étude du sanskrit, il est impossible de ne pas mettre à contribution les trésors que cette étude nous a rendus accessibles. Toutesois, je me hâte d'ajouter que je n'ai pas la prétention d'avoir su puiser à toutes les sources où j'aurais pu trouver, pour mon commentaire, des renseignements inédits; et si, d'un autre côté, j'ai quelquefois été dans le cas de citer des témoignages ou des passages qui étaient déjà connus, on voudra bien, j'ose l'espérer, avoir égard à l'influence inévitable sous laquelle écrit un éditeur qui s'est fait d'une littérature nouvelle un objet de prédilection.

Qu'il me soit permis, après cette déclaration, de parler de ma traduction dont la fidélité dépendait nécessairement beaucoup de la correction du texte.

Le but général d'une traduction est de rendre le sens de l'original avec clarié et fidélité: voilà son mérite essentiel, à l'absence duquel rien ne saurait suppléer. Mais cette notion si simple a été bien modifiée et étendue par une autre classe de traducteurs. Ceux-ci ne veulent rendre que le sens général du texte; quant aux détails, ils n'en admettent que ce qui peut plaire dans leur propre langue. Ils assimilent les pensées et les sentiments de leurs originaux à leur manière personnelle de sentir et de voir. Ils évitent la moindrésingularité d'expression qui aurait marqué le caractère de l'auteur traduit, et même, ils ne s'abstiennent pas d'employer des locutions qui, dérivées de nos notions, de nos mœurs et de nos institutions particulières, étaient, pour ainsi dire, impossibles à l'auteur auquel ils se substituent eux-mêmes

plutôt qu'ils ne le traduisent.

D'autres traducteurs entreprennent, dans un sens opposé, une tâche plus difficile. Ils s'efforcent de rendre leur traduction, pour ainsi dire identique avec l'original, de manière que celle-là puisse tenir lieu de celui-ci. En se confondant eux-mêmes, autant que possible, avec l'auteur qu'ils traduisent, ils font plus ou moins le sacrifice de leur individualité nationale. Non-seulement ils rendent mot pour mot, expression pour expression, mais ils adoptent même, s'ils traduisent un poëme, le mètre de l'original, avec toutes les coupes de ses phrases, ses cadences et ses particularités. Si les uns tâchent de conformer leur traduction au goût et aux idées du public, les autres veulent plier le public au genre de leur traduction. De pareilles tentatives n'ont jusqu'à présent réussi qu'en Allemagne, où la langue et le caractère de la nation pouvaient leur permettre des succès.

Le but que je m'étais proposé, comme la seule ambition dont je me sentais animé, ne me permettent pas

de prendre place dans aucune de ces deux classes de traducteurs. Je n'ai pu ni voulu m'écarter de l'idée première et essentielle que je m'étais faite d'une traduction; je n'ai eu d'autre dessein que celui de rendre aussi facile que possible, à un successeur plus habile, l'accomplissement d'une tâche qui entre mes mains ne pouvait conduire qu'à un résultat imparfait. Je n'ai jamais perdu de vue une considération qui m'a soutenu dans mon entreprise; c'est que, dans les régions intellectuelles, tout essai bien intentionné, quel qu'il soit, est le précurseur et l'annonce d'un succès plus heureux. Peu importe par qui ce succès est obtenu; il appartient à tous s'il augmente la richesse commune de nos connaissances.

En ce qui dépendait de moi, je me suis scrupuleusement assujetti à rendre mon auteur de manière à reproduire sans aucune altération ou modification sa manière de penser, de sentir et de s'exprimer; ses idées en morale, en politique et en philosophie, idées qu'il partageait avec son siècle et avec sa nation, dont il peut être considéré comme le représentant. Envisageant la fidélité comme le premier devoir d'un traducteur, je ne me suis permis aucune transaction avec le goût du temps. Kalhana n'a pas écrit un ouvrage qui pût faire fortune à Paris; les personnes qui voudront le lire doivent avoir un autre motif que celui de retrouver leurs propres idées et leur propre langage; elles doivent se sentir assez de curiosité pour entendre un Kachmîrien du xue siècle raconter les fables et l'histoire de son pays; elles doivent avoir le désir de suivre la marche

de l'esprit humain dans tous les temps, sous l'influence de toutes les religions, de tous les gouvernements et de tous les climats; elles doivent enfin être animées de ces sentiments philanthropiques qui font prendre un vif

intérêt à tout ce qui appartient à l'homme.

L'élégance du style français, si même il m'eût été donné d'y prétendre, ne pouvait être l'objet de mes efforts; je ne devais m'appliquer qu'à rechercher une des qualités qui distinguent si glorieusement la langue française parmi toutes les langues du monde, la clarté. Qu'on veuille donc me pardonner la répétition fréquente d'un même mot dans la même phrase, les transitions brusques, les ellipses, et même quelque désordre dans la construction, si toutes ces imperfections ne sont que les conséquences de ma fidélité à rendre l'original. Quant au goût, je crois en avoir assez dit pour ne pas tromper l'attente du lecteur à cet égard. Dans la traduction en prose d'un ouvrage écrit en vers devait disparaître tout le charme de l'arrangement harmonique des mots et de la versification. De plus, la division en slokas, qui appartient au mètre, ayant été conservée, le style du traducteur s'est trouvé plus coupé qu'il ne l'eût été autrement.

Après avoir fait tout ce qui était en mon pouvoir pour la correction et l'interprétation du texte, j'ai cru, afin de parvenir à déterminer les résultats historiques et le mérite réel du poëme de Kalhana, devoir entreprendre un examen critique des six premiers livres du Râdjataranginî. J'ai compris que le jugement du lecteur sur

cet ouvrage se trouvera plus ou moins influencé par l'opinion qu'il en aura conçue d'avance. C'est pourquoi j'ai tâché d'abord de fixer le point de vue sous lequel la chronique du Kachmar doit être considérée.

La partie la plus importante du Râdjataranginî est sans doute la chronologie; c'était celle que je devais traiter avec le plus de soin dans mes notes et dans les dissertations particulières que j'ai composées, soit sur cette matière, soit sur les synchronismes. Je connaissais les efforts qu'avaient faits plusieurs savants pour régulariser la généalogie des rois indiens, en prenant chacun pour point de départ une époque qu'ils croyaient avoir déterminée avec certitude, ou du moins en assignant certaines limites à l'espace de temps dans lequel la durée des dynasties indiennes leur paraissait pouvoir être renfermée. Il s'en est suivi une mutilation plus ou moins forte de toute la chronologie des nations indiennes, ou plutôt un démenti positif qui s'adressait à ceux qui seuls pouvaient fournir les renseignements qu'on leur demandait sur leur histoire nationale. La chronologie des Indiens est intimement liée à celle des Kachmîriens; l'une et l'autre doivent ou rester debout ou tomber ensemble. Traducteur du Râdjataranginî, je devais essayer de montrer que les données chronologiques, telles qu'elles se trouvent dans cet ouvrage, sont justisiables en elles-mêmes, c'est-à-dire qu'elles n'impliquent aucune contradiction absolue, ni entre elles-mêmes, ni à l'égard de celles des autres peuples. Une pareille tâche m'était imposée avec d'autant plus de raison, que l'on n'a

obtenu aucun résultat positif des divers systèmes chronologiques qui ont été proposés jusqu'à ce jour, et qui tous présentent le grave inconvénient de n'avoir pour base que des hypothèses plus de moins ingénieuses. On est en droit d'exiger des données positives; mais je me suis trouvé réduit à recueillir celles qui se trouvent dans le texte du Râdjataranginî, et je n'ai eu à exercer ma critique que dans le cercle étroit de cet ouvrage. Ce que j'y remarquais de vague, d'incertain et d'incomplet, j'étais dans l'obligation de le présenter comme tel, sans me prévaloir de ces imperfections mêmes, pour faire des arrangements artificiels conformes à mes idées sur la chronologie. L'histoire, plus souvent que les mathématiques, nous offre des problèmes indéterminés; la solution de ceux-ci ne peut fournir qu'un lieu géométrique qui comprend le point que l'on cherche.

L'étendue que j'ai donnée à l'examen des six premiers livres du Râdjataranginî paraîtra peut-être hors de proportion, si on ne considère que le nombre de cinq mille deux cent quatre-vingt-dix lignes que contiennent ces livres. On me reprochera sans doute ma prolixité, à moins que je ne puisse justifier, jusqu'à un certain point, l'importance du texte original. Il est reconnu que celui-ci nous offre le seul ouvrage historique qui existe dans la littérature indienne. Les six premiers livres comprennent, à partir du milieu du xve siècle avant notre ère, les périodes qui ont précédé l'époque de l'invasion des mahométans dans l'Inde. Durant le cours de ces périodes, les annales du Kachmîr sont

dignes de toute notre attention, non-seulement parce qu'elles remontent à une époque très-ancienne, mais parce que nous y trouvons l'histoire particulière de l'indépendance des Kachmîriens, qui est celle de l'indépendance des autres peuples de l'Inde. Pendant les temps qui précédèrent la conquête du territoire indien, et plus tard l'asservissement du Kachmîr, le génie des habitants de ces vastes contrées se développa librement dans toute son originalité; et; en lisant la première partie du Râdjataranginî, nous croyons assister au spectacle d'une civilisation intellectuelle qui, sous tous les rapports, se montrant différente de la nôtre, peut nous intéresser par les contrastes mêmes qu'elle nous offre.

J'ai la satisfaction de voir que ma manière d'envisager le Râdjataranginî est parfaitement d'accord avec l'opinion qu'ont énoncée, au sujet de cet ouvrage, plusieurs hommes éminents qui m'auraient fait adopter leur sentiment, si ma persuasion ne s'était formée d'après l'étude même du texte original. M. de Schlegel a déjà signalé la chronique que les habitants du Kachmîr avaient présentée à l'empereur Acbar comme faisant exception aux autres annales indiennes, qui ne lui paraissent pas être d'une date fort ancienne, ni contenir des récits exacts et circonstanciés. M. Charles Ritter considère, en général, comme le berceau de la culture intellectuelle des Hindus, les régions élevées de cette partie de l'Asie qui

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Réflexions sur l'étude des langues asiatiques, adressées à Sir James Mac Intosh, pag. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Vorhalle europæischer Völkergeschichten, Seite 10.

comprend le Thibet, le Butan, le Kachmîr et le Kaferistan. C'est surtout le Kachmîr qui lui paraît lêtre un pays remarquable par la place qu'il occupe dans l'histoire et par ses rapports avec toute, l'Asie centrale sous le point de vue des traditions historiques et de la consti-

tution physique.

Ces témoignages, auxquels je pourrais en ajouter bien d'autres, suffisent pour justifier à mes propres yeux l'étendue des développements qui se trouvent dans mes dissertations, en même temps qu'ils m'inspirent la crainte fondée d'être resté au-dessous de mon entreprise. M'étant trouvé dans l'obligation de toucher un grand nombre de questions difficiles et compliquées, je dois appréhender d'en avoir dit trop ou pas assez : beaucoup trop, peut-être, quand il s'agissait de choses déjà connues, et pas assez alors qu'on pouvait attendre de moi des faits, des rapprochements nouveaux, ou des observations d'un genre plus relevé. Au milieu des difficultés de plus d'une sorte qui se présentaient à mon esprit, j'ai cru, je l'avoue, devoir éviter beaucoup moins de dire des lieux communs que de traiter un sujet d'une manière trop légère ou incomplète. Personne n'a eu plus d'occasions que moi de reconnaître la vérité de ces paroles prononcées par l'un des plus célèbres critiques d'Allemagne: « La science est un champ clos d'où « personne ne sort sans avoir reçu une blessure. » Ce qui convient le mieux au champion avant et après le combat, c'est, je crois, le silence.

<sup>1</sup> Die Erdkunde von Asien, III Theil, II Buch, II Band, Seite 1105.

A ces mots je m'arrêterais, si un devoir sacré ne me faisait reprendre la plume pour acquitter la dette de la reconnaissance; car, après avoir parlé des difficultés que j'ai rencontrées dans mon travail, j'éprouve le besoin de rendre compte de l'assistance que j'ai reçue pour les surmonter.

Quoique M. Wilson n'ait pas donné la traduction du texte même, mais seulement un ample extrait du Râdjataranginî, cependant l'ouvrage d'une main si habile ne pouvait pas exister sans m'être d'une grande utilité pour mon travail; les pages de mon commentaire et de mes dissertations le témoignent suffisamment. Reconnaître ce service est un devoir que je ne puis remplir sans me rappeler avec une nouvelle satisfaction l'origine d'une amitié qui date de l'époque même où, sur le sol indien, j'ai commencé à apprendre le sanskrit avec les conseils et les encouragements du savant qu'avaient déjà rendu illustre ses succès dans la littérature indienne.

Je ne puis que me féliciter d'un concours de circonstances qui, à l'occasion du Râdjataranginî, lie pour moi Calcutta et Paris par une chaîne de souvenirs agréables et par des sentiments de gratitude et d'amitié. M. Eugène Burnouf a bien voulu jeter un coup d'œil sur les épreuves imprimées du texte sanskrit de l'édition que j'offre au public. Ce service, important par lui-même, peut être considéré comme rendu à Kalhana et à la littérature indienne même dans laquelle cet éminent philologue ne cesse d'acquérir de nouveaux titres à la célébrité. Mais je dois faire connaître le service particulier qu'il

m'a rendu en m'aidant, par ses conseils et par ses corrections, à perfectionner ma traduction, mes notes et mes dissertations. Non-seulement il m'a fait le sacrifice d'une grande partie de son temps précieux, mais il m'a aussi procuré l'assistance de M. Foucaux, un de ses élèves les plus zélés pour l'étude de la langue sanskrite.

Ce n'est pas seulement comme un ouvrage écrit dans un des plus anciens idiomes de l'Asie, que le Râdjataranginî peut attirer l'attêntion des érudits, mais comme un recueil où l'on trouve un bon nombre de faits et de traditions qui appartiennent à la religion et à la législation des âges passés. C'est sous ce rapport que M. Félix Lajard, qui considère la mythologie comme une véritable histoire de l'esprit humain, et qui s'efforce de jeter les fondements d'une nouvelle science, l'archéologie comparée, a pris un intérêt particulier à la publication de ma traduction et de mon commentaire du Râdjataranginî. Sans tenir compte de son temps et de ses peines, il a bien voulu, avec sa complaisance habituelle et inépuisable, revoir la rédaction de toutes mes notes et de la majeure partie de mes dissertations.

Si le travail ardu dans l'entreprise duquel j'ai trop peu consulté mes forces devait être suivi de quelque récompense, je l'ai déjà trouvée dans les témoignages d'intérêt et d'amitié qu'il m'a valus de la part des hommes honorables que je viens de nommer. Je les prie d'agréer ici l'hommage de ma vive reconnaissance.

# राजतरङ्गिणी।

#### ॥ प्रथमस्तर्ङः॥

भूषाभोगिषणार्त्ररोचिः सिचयचार्त्ते।
नमः प्रत्तीनमुक्ताय क्र्कल्पमक्रीरुक्ते।। १।।
भालं विक्रिशिखाङ्कितं द्धद्धिश्रोत्रं वक्त्न्
संभृतक्रीउत्कुण्उिलात्रृम्भितं जलिधिजच्कायाच्क्कण्ठच्क्तिः।
विक्रोविश्रद्कीनकञ्चकचितं बडाङ्गनार्डस्य वा भागः
पुङ्गवल्प्वमणाण्स्तु यशसे वामाण्यवा दिचणः।। १।।
वन्यः कोणि सुधास्यन्दास्कन्दी स सुकवेर्गुणः।
येन याति यशःकायः स्थैर्यं स्वस्य परस्य च।। ३।।
कोण्न्यः कालमितक्रातं नेतुं प्रत्यचतां चमः।
कविप्रज्ञापतींस्त्यक्ता रम्यनिमीणशालिनः।। ।।
न पश्येत् सर्वसंवेद्यान् भावान् प्रतिभया यदि।

तदन्यद्वियदृष्टिले किमिव ज्ञापकं कवेः ॥५॥ कथादैर्घाल्रोधेन वैचित्र्येऽप्यप्रमुखिते। तद्त्र किचिदस्त्येव वस्तु यत् प्रीतये सता ॥ ६॥ -श्लाघ्यः स रव गुणवान् रागदेषविरुष्कृतः । भूतार्थकयने यस्य स्थेयस्येव सरस्वती ॥ ७॥ पूर्वैर्बंडं कथावस्तु मिय भूया निबधति । प्रयोचनमनाकार्ष्य वैमुख्यं नोचितं सतां ॥ ६॥ दृष्टं दृष्टं नृपोद्तं बङ्घा प्रमयमीयुषा । म्रवीकालभवैवीत्ती यत् प्रबन्धेषु पूर्यते ॥ १॥ दाच्यं कियदिदं तस्मादस्मिन् भूतार्थवर्णने । सर्वप्रकारस्वलिते योजनाय ममाख्यमः ॥ १०॥ युगलकं ॥ विस्तीर्णाः प्रथमे ग्रन्थाः स्मृत्यै संद्विपता वचः । सुब्रतस्य प्रबन्धेन च्छित्रा राजकषाश्रयाः ॥ ११ ॥ या प्रधामगमन्नीति सापि वाच्यप्रकाशने। पाठवं दृष्टवैद्धातीत्रा सुत्रतभार्ती ॥१५॥ केनाप्यनवधानेन कविकर्मणि सत्यपि। श्रंशोर्णय नास्ति निर्देषः चेमेन्द्रस्य नृपावली ॥ १३ ॥ दुग्गोचरं पूर्वसूरिग्रन्था राजकथाश्रयाः । मम बेकादश मता मतं नीलमुनेरपि ॥ १४॥

दृष्टेश्च पूर्वभूभर्तृप्रतिष्ठावस्तुशासनैः। प्रशस्तिपदैः शास्त्रिश्च शान्ताऽशेषभ्रमक्तमः ॥ १५॥ द्वापञ्चाशतं म्राम्नायभ्रंशाब्वान्नास्मर्न् नृपान् । तेभ्या नीलमतादृष्टं गानदीदिचतुष्टयं ॥ १६॥ वडा द्वादशभिर्यन्यसङ्ख्रीः पार्थिवावलिः। प्राञ्चकुत्रितना येन केलाराजिद्वजन्मना ॥ १७॥ तन्मतं पद्ममिहिरो दृष्ट्वाशोकादिपूर्वगान्। ग्रैटी लवादीन् नृपतीन् स्विस्मिन् ग्रन्थे न्यद्र्शयत् ॥ १६॥ युग॥ वेज्यशोकाद्यः पञ्च श्रीच्ह्विलाकरेज्ववीत्। तान् दापञ्चाशतो मध्यात् श्लोकस्तस्य तथास्त्रयं ॥ ११॥ ग्राशोकाद्भिमन्योर्ये प्रोक्ताः पञ्च मक्रीभुजः । ते दापञ्चाशता मध्यादेव लब्धाः पुरातनैः ॥ २०॥ र्यं नृपाणामुल्लामे क्रांसे वा देशकालयोः। भैषज्यभूतसंवादि कथा युक्तीपयुज्यते ।। २१ ।। संक्रान्तप्राक्तनानन्तव्यवकारः सुचेतसः। कस्येदृशो न सन्दर्भी यदि वा कृद्यङ्गमः ॥ २२ ॥ चणभङ्गिन जनूनां स्पुरिते परिचितिते। मूर्डाभिषेकः शान्तस्य रसस्यात्र विचार्यता ।। २३ ।। तदमन्दरसस्यन्दसुन्दरेयं निपीयता ।

श्रीत्रश्क्तिपुँठैः स्पष्टा साङ्गराजतरङ्गिणी ॥ २८॥ पुरा सतीसरः कल्पारम्भात् प्रभृति भूरभूत् । क्ची किमाद्रेरणीिभः पूर्णा मन्वन्तराणि षट् ।। २५।। श्रय वैवस्वतीये अस्मन् प्राप्ते मन्वत्तरे सुरान् । दुिखाोपेन्द्ररुद्रादीन् स्रवतार्य प्रजामृजा ।। २६।। कश्यपेन तदनःस्यं घातियवा जलोद्भवं। निर्ममे तत्सरो भूमा कश्मीरा इति मण्डलं ।। २७ ।। युग ॥ उग्रहैतस्तनिष्यन्दद्गाउकुगाउत्पत्रिणा । यत् सर्वनागाधीशेन नीलेन परिपाल्यते ।। २०।। गुक्तोन्मुखी नागमुखा पीतभूरिपया रुचिं। गारी यत्र वितस्तावं याताप्युज्जति नाचितां ॥ २१ ॥ शङ्कपद्मम् खैर्नागैर्नानार्त्नावभासिभिः। नगरं धनदस्येव निधिभियीत्रिषेव्यते ॥ ३०॥ यत् तार्च्यभीत्या प्राप्तानां नागानां गुप्तये ध्रवं। प्रसारितभुतं पृष्ठे शैलप्राकारलीलया ॥ ३१॥ भुक्तिमुक्तिफलप्राप्तिः काष्टद्रपमुमापति ।। पापसूदनतीधीलर्यत्र संस्पृशतां भवेत् ॥ ३२ ॥ सन्धादेवी जलं यस्मिन् धत्ते निःसलिले गिरी। दर्शनं पुण्यपापानामन्वयव्यतिरेकयोः ॥ ३३ ॥

स्वयंभूर्यत्र इतभुग्भुवोगर्भात् समुन्मिषन् । तुक्तां प्रतिगृह्णति ज्वालाभुतवनैक्विः ॥ ३४॥ देवी भेडगिरेः शृङ्गे गङ्गोद्देदशुचै। स्वयं । सरोज्तर्दृश्यते यत्र व्हंसद्रपा सरस्वती ॥ ३५॥ नन्दिचेत्रे सुरावासप्रासादे खुचरार्पिताः। ग्रयापि यत्र व्यक्यते पूजाचन्द्नविन्द्वः ॥३६॥ त्रालाका सारदां देवीं यत्र संप्राप्यते चाणात्। तरङ्गिणी मधुमती बाणी च कविसेविता ।। ३०।। चक्रभृद्विजयेशादिकेशवेशानभूषिते । तिलांशोर्ण्य न यत्रास्ति पृथ्वास्तर्थिर्विहिष्कृतः॥३८॥ विजीयते पुण्यवलैर्वलैर्यत् तु न शिख्णां। परलोकात् ततो भीतिर्यस्मिन् निवसता परं ॥ ३१॥ साष्मसानगृहाः शीते स्वस्थतीरास्पदा रूपे । यादोविरिक्ता यत्र निम्नगा निरुपद्रवाः ॥ ४०॥ ग्रमसापकृतां जानन् यत्र पित्रा विनिर्मिते। गार्वादिव तिग्मांशुर्धत्ते ग्रीष्मेश्वतीव्रता ॥ ४१ ॥ विखावेश्मानि तुङ्गानि कुङ्कमं सिक्सं पयः। द्राचेति यत्र सामान्यमस्ति त्रिद्विडर्लभं ॥ ४२ ॥ त्रिलोक्यां रत्नमूः श्लाच्या तस्यां धनपतेर्हरित् ।

तत्र गारीगुरुः शैला वत् तस्मित्रपि मण्डलं ॥ ४३ ॥ तत्र कीरवकीलेयसमकालभवान् कली। म्रागीनदीत् स्मरित स्म न दापचाशतं नृपान् ॥ ३३॥ प्तस्मिन् काले धुवं तेषां कुकृतैः काश्यपीभुजां। कर्तारः कीर्त्तिकायस्य नाभूवन् कविवेधसः ॥ ४५॥ भुजतरुवनच्हायां येषां निषेव्य महीजसां जलधिरसना मेदिन्यासीदसावक्ताभया। स्मृतिमपि न ते यानि च्मापा विना यद्नुयुरुं प्रकृतिमक्ते कुर्मस्तस्मै नमः कविकर्मणे ॥ ३६॥ येज्यासन्निभक्मशायितपदा येजपि श्रियं लेभिरे येषामप्यवसन् पुरा युवतया गेव्हेष्वकृश्चन्द्रिकाः । ताँ हो को ज्यमवैति लोकतिलकान् स्वप्नेज्यज्ञातानिव भ्रातः सत्कविकृत्य किं स्तुतिशतैरन्धं जगत् वां विना ॥ ४०॥ **अष्टषधिकामब्दशतदाविंशतिं नृपाः।** श्रपीपलंस्ते काश्मीरान् गानदीखाः कली युगे ॥ ३६॥ भारतं द्वापरानिष्भूद्वात्तं येति विमाहिताः। केचिदेतां मृषा तेषां कालसंख्यां प्रचिक्री ।। ३१।। युग ॥ लब्धाधिपत्यसंख्यानां वर्षान् संख्याय भूभुतां। भुक्तात् कालात् कलेः शेषा नास्त्येव तदिवर्जितात् ॥ ५०॥

शतेषु षद्मु मार्डेषु त्र्यधिकेषु च भूतले। कलेर्रातेषु वर्षाणामभवन् कुरुपाण्डवाः ॥ ५१ म तीकिके ब्दे चतुर्विशे शककालस्य संाप्रतं। सप्तत्यात्यधिकं यातं सक्सं परिवत्सराः ॥ ५५॥ प्रायस्तृतीयगानदीदारभ्य शरदां तदा । दे सङ्खे गते त्रिंशद्धिकं च शतत्रयं ॥ ५३ ॥ वर्षाणां ढादशशती षष्टिः षद्मिश्च संयुता। भू भुजां कालमंख्यायां तद्दापञ्चाशतो मताः ।। ५४।। ऋचाद्वं शतेनार्द्यमत्स् चित्रशिखण्डिषु । उच्चारे संहिताकारैरेवं दत्ताज्त्र निर्णायः ॥ ५५ ॥ म्रासन् मधासु मुनवः शासित पृथ्वीं युधिष्ठिरे नृपती । पड्दिकपञ्चदियुतः शककात्नस्तस्य राज्यस्य ।। ५६ ।। काश्मीरेन्द्रः स गोनदी वेद्यद्रङ्गादुकूलया। दिशा कैलासक्।सिन्या प्रतापी पर्युपास्यत ।। ५०।। विकाय देशं शेषाकेर्विषाञ्चेषभयादिव । भूगीरुत्मतर्स्नाङ्के भेजे तस्य भुजे स्थितिं ॥ ५०॥ सास्वायकार्यमाङ्कतो तरासन्धेन बन्धुना । स संरुरोध कंसारेर्मधुरा पृथुभिर्वलीः ॥ ५१ ॥ तेनापकूलं कालिन्छाः स्कन्धावारं निबधता।

याद्वीकृतितैः सार्ड याधानां मीलितं यशः ॥ ६०॥ एकदा सर्वता भग्नाः स्वसेनास्त्रातुमुखतः। तं संरुरोध योद्धारं सङ्गरे लाङ्गलध्वतः ॥ ६१।। तयोस्तुल्याजसार्यु दे चिराय करवर्तिनी। मह्नी विजयसन्देके वर्णस्रम्जयश्रियः ॥ ६२॥ श्रथ शस्त्रचतरङ्गिरालिलिङ्ग रणाङ्गने। भुवं काश्मीरको राजा यादवस्तु जयश्रियं ।। ६३ ।। गतिं प्रवीर्मुलभां तस्मिन् मुचत्रिये गते। श्रीमान् दामाद्रो नाम तत्सूनुरभृत चितिं।। ६४।। भागयागार्जितं राज्यं प्राप्तवानिप भूपतिः। ध्यायन् पितृबधं मानी नापलेभे स निर्वृति ॥ ६५॥ त्रयोपसिन्धुगान्धारैः स**ज्जो कन्यास्वयंवरे** । निमल्य शुश्रावानीतान् वृष्णीन् द्वीष्णादोद्गुमः ॥ ६६॥ ततस्तस्यातिसंरम्भात् तानद्वरस्थितान् प्रति । यात्राभूडुजिनीवाजिरेणुयस्तनभस्तला ॥ ६७॥ तराक्वे विवाक्तोत्का निष्नति स्म पतिंवरा। श्रासीत् तद्युपुरन्श्रीणां गान्धारेषु स्वयंवरः ॥ ६६॥ तदाक्रानासुन्हचक्रः स चक्रायुधसङ्गरे । चक्रधाराध्वना धीरश्चक्रवत्ती दिवं यया ॥ ६१॥

म्रन्तर्वत्नीं तस्य पत्नीं तदा यडुकुलाेद्रकः। राज्ये यशोवतीं नाम दिंजैः कृष्णोाज्यषेचयत् ॥ ७०॥ तस्मिन् काले स्वसचिवान् सासूयान् विन्यवार्यत्।. इमं पाराणिकं श्लोकमुदीर्य मधुसूद्नः ।। ७१।। काश्मीराः पार्वती तत्र राजा ज्ञेया क्रंगशजः नावज्ञेयः स दुष्टार्थये विदुषा भूतिमिच्छ्ता ॥ ७२ ॥ पुंसां निर्गीर्वा भोड्ये इव याः स्त्रीतने दृशः। प्रज्ञानां मातरं तास्तामपश्यन् देवतामिव ॥ ७३ ॥ ग्रय वैजनने मासि सा देवी दिव्यलन्ताणं। निर्दग्धस्यान्वयतरोर ङ्करं सुषुवे सुतं ॥ ७४॥ तस्य राज्याभिषेकादिविधिभिः सक् संभृताः । द्विजेन्द्रैर्निश्वर्त्यत जातकर्मादिकाः क्रियाः ॥ ७५॥ स नगेन्द्रश्रिया सार्डं लब्धवान् बालभूपतिः । नाम गोनर्द इत्येवं नप्ता पैतामहं क्रमात् ॥ ७६॥ म्रास्तां बालस्य संनद्घे दे धात्री तस्य वृद्घये । रका पयःप्रस्रविणी सर्वसंपत्प्रसूः परा ।। **७**७।। तस्याबन्ध्यप्रसाद्वं रच्चतः पितृमन्त्रिणः पार्श्वगेभ्यो दडविंत्तमनिमित्तस्मितेष्वपि ॥ ७६॥ **अबुद्धानन्**तिष्ठत्तस्तस्याव्यक्तं शिशोर्वचः ।

विकारमग्रकारं च जालोराख्यं च निर्ममे ॥ १०॥ शचीनरस्तस्य मृनुः चितिं चितिशचीपतिः। ततः श्रीमान् चमाशीला ररचाचतशासनः ॥ ११ ॥ राजायकार्याः कर्ता शमांगासाशनार्योः । साज्भृद्पुच्नः सूत्रामविष्टराईसमाश्रयी ॥ १००॥ प्रपाचाः शकुनेस्तस्य भूपतेः प्रपितृव्यज्ञः । म्रयावक्दशोकाच्यः सत्यसन्धो वस्न्धरा ॥ १०१॥ यः शातवृतिनो राता प्रपन्ना जिनशासनं । श्ष्कलेण्त्र वितस्ताद्री तस्तार स्तूपमाउलैः ॥ १०२॥ धर्मारायविकारालर्वितस्तात्र पुरेज्भवत् । यत् कृत्यं चैत्यमुत्सेधावधि प्रात्यद्वमेद्वाणं ॥ १०३ ॥ स पषावत्या गेकानां लक्ष्यैर्लक्मीसमुङ्ख्वलैः। गरीयसों पुरीं श्रीमाश्चक्रे श्रीनगरीं नृपः ॥ १०४॥ **जीर्णो श्रीविजयेशस्य विनिवार्य सुधामयं** । निष्कत्मषेणाश्ममयः प्राकारो येन कारितः ॥ १०५॥ सभायां विजयेशस्य समीपे च विनिर्ममे । शानावसादः प्रासादावशोकेश्वरसंज्ञिता ।। १०६।। ब्लेच्हैः संहादिते देशे स तडुच्हित्तये नृपः। तपः संतोषिताल्लेभे भूतेशात् सुकृती सुतं ॥ १००॥

साज्या भूभृत्जलोकोजभू दूलोकसुरनायकः। या यशःमुधया शुद्धं व्यधाद्वस्ताएउमएउलं ।। १०८।। यस्य दिव्यप्रभावस्य कथाः श्रुतिपयं गताः । त्राश्चर्याश्चर्यतां यान्ति नियतं खुषदामिय ॥ १०१॥ कारिविधिनि सिद्धे हि स रसे कारकार्पणैः। त्रासीत् सुषिरतां कर्तुं केमाङ्गस्य ध्रुवं त्नमः ॥ ११०॥ संस्तम्भ्याम्भःप्रविष्टेन तेन नागसरोज्तरं। तारुण्यं परिणकन्यानां निन्ये संभागभव्यता ॥ १११॥ तत्कालप्रवलप्रेचवाइवादिसमूक्तित्। म्रवधूतोज्भवत् सिद्धस्तस्य ज्ञानापदेशकृत् ॥ ११२॥ विजयेश्वर्नन्दीशक्तेत्रज्येष्ठेशपूजने । तस्य सत्यगिरो राज्ञः प्रतिज्ञा सर्वदाज्भवत् ॥ ११३॥ ग्रामे ग्रामे स्थितेरश्चिधीवनं प्रतिषिद्धवान् । स्वेनावहर्तुं सततं नागः को पि सुक्तया ॥ ११४॥ स रुइवसुधान् ह्रोच्छान् निर्वास्याखर्वविक्रमः। तिगाय तैत्रयात्राभिर्मक्षीमर्णवमेखलां ॥ ११५॥ ते यत्रोक्किटितास्तेन झेच्हाश्हादितमएउलाः। स्थनमुङ्कटिडम्बं तड्जनैरुखापि गखते ॥ ११६॥ जिवोवीं कन्यकुब्जायां तत्रत्यं स न्यवेशयत् ।

चातुर्वार्षे निज्ञे देशे धर्म्याश्च व्यवकारिणः ॥ ११७॥ ययावदृद्धिमप्राप्तं व्यवकार्धनाहिभिः। सामान्यदेशवद्राज्यं तावद्स्मिन् हि मएउले-॥ ११६॥ · धर्माध्यत्तो धनाध्यत्तः केाषाध्यत्तश्रमूपतिः । द्रतः पुरोधा दैवज्ञः सप्त प्रकृतयोज्भवन् ॥ १११ ॥ युग ॥ कर्मस्थानानि धर्म्याणि तेनाष्टादश कुर्वता । ततः प्रभृति भूपेन कृता वाधिष्ठिरी स्थितिः ॥ १२०॥ स विक्रमप्रभावाभ्यां समुपार्जितया श्रिया। विद्धे वार्वालादीनग्रहारानुदग्रधीः ॥ १२१ ॥ द्यारिष् प्रदेशेषु प्रभावोग्राएयुद्यया । ईशानदेव्या तत्प्रत्या मातृचक्राणि चक्रिरे ।। १२२ ।। श्रुतनन्दिपुराणः स व्यासान्तेवासिना नृपः । सेवनं सोद्रादीनां नन्दीशस्पईया व्यधात् ॥ १२३॥ प्रतिष्ठं। ज्येष्ठरुद्रस्य श्रीनगर्यी वितन्वता । तेन नन्दीशसंस्पर्द्धा न मेने साद्रं विना ॥ १२४॥ विस्मारितो नित्यकृत्यं कार्यव्ययतयैकदा। विद्वरसोद्रजलाञ्चावमालाभडुर्मनाः ॥ १२५ ॥ श्रपश्यनिर्जलात् स्थानादकस्माइत्थितं पयः। स साद्राविसंवादि वर्णस्वादादिभिर्गुणैः ॥ १२६॥ युग्नं ॥

प्रार्द्भृते ततस्तस्मिंस्तीर्धे कृतनिमज्जनः। स नन्दिरुद्रस्पर्द्वायां मानी पर्याप्तिमासदत् ॥ १२७॥ तेन जातु परीचार्यं निचितः सादरांतरे । सपिधानाननः स्वर्णभृङ्गारः सुषिरोद्रः ॥ १२०॥ दिनद्वयेन सार्द्धेन श्रीनगर्युद्भवाम्भसः। उन्मग्नः स मकीभर्तुस्तस्य चिच्छेद संशयं ॥ १२१॥ नूनं नन्दीश व्वांसी भोतुं भागानवातरत्। दृष्टादृष्टक्रियासिद्धिर्न भवेत् तादृगन्यथा ॥ १३०॥ राज्ञस्तस्य कदाचित् तु व्रज्ञता विजयेश्वरं । ययाचे काचिद्वला भोजनं मार्गमध्यगा ॥ १३१॥ ययेष्टमशनं दातुं ततो जनेन प्रतिश्रुते। व्यवृणोद्धिकृता भूवा सा नृमासाथयां स्पृक्ता ॥ १३२॥ स सचिहंसविरतस्तस्यै यतुं स्वविग्रहात्। त्रनुज्ञां प्रद्दी भोतुं यदा सैवं तदाब्रवीत् ॥ १३३॥ बोधिसचो पति भूपाल को पपि सचोर्जितव्रतः। कारुएयं प्राणिषु दृढं यस्येदक् ते मक्तात्मनः ॥ १३४॥ वाइभाषामजानाना मारुधरतया नृपः। का बोधिसचा यं भद्रे मां वेत्सीति जगाद तां ॥ १३५॥ पुनर्बभाषे सा भूपं श्रातव्यं मत्प्रयोजन ।

म्रहं तृत्यापिता बाद्धेः क्रोधादिप्रकृतेस्वया ॥ १३६॥ लोकालोकाद्रिपार्श्वस्थास्तामस्यशः कृत्तिका वयं। बोधिसबैकशर्णाः काङ्गन्यस्तमसः चयं ॥ १३७॥ ·लोके भगवतो लोकना**षादार्भ्य केचन**। ये जनवा गतल्लेशा बोधिसत्वानवेहि तान् ॥ १३०॥ सागसे पि न कुष्यति चमया चापकुर्वते। बोधिं स्वस्यैव नेच्हित ते विश्वधरूणीयताः ॥ १३१॥ विकारतूर्यनिर्धीषैरुनिद्रः प्रेरितः खलैः। पुरा भवान् व्यधात् क्रोधादिकारे । दलनं यदा ॥ १४०॥ मकाशकाः स नृपतिर्न शको। बाधितुं वया । तस्मिन् दृष्टे तु कल्याणि भविता ते तमः चयः ॥ १४१॥ श्रस्मद्भिरा प्रेरणीया विद्यारकरणाय सः। द्वा स्वहेमसंभारं वया मलिनितः खलैः ॥ १४२॥ तिसम् कृते न जायेत विकारच्छेदवैशसं। तस्य तत् प्रेरकाणां च प्रायिश्वत्तं कृतं भवेत् ॥ १४३॥ क्रुइबैंडिरनुधाता वद्याय प्रधाविता। **ग्रन्**दिष्टा समाद्भय बोधिसवैस्तदेत्यक्ं ॥ १८४॥ कुलकं॥ तस्मात् सत्वातिरेकस्ते मिषादेवं परीचितः। त्तीणपापाय संवृत्ता स्विस्ति ते साधयाम्यहं ॥१८५॥

कृतप्रतिश्रवे राज्ञि विकारकृतये प्नः। प्रकृषीत्पुल्लनयना कृत्यादेवी तिरोद्धे ॥ १४६ ॥ ग्रय कृत्याश्रमं कृता विकारं वसुधाधियः। तत्रैव चीणतमसं कृत्यादेवीमनन्द्यत् ॥१८७॥ विधाय सा प्रमप्रासादं नन्दिचेत्रे चमापतिः। भृतेशाय समं केषिः पूजां रत्नमयीं द्दी ॥१८०॥ चीरमाचनतीर्थालर्गणरात्रं तपस्यता । ब्रक्सासननिविष्टेन ध्याननिष्यन्दमूर्तिना ॥ १४६॥ राज्ञा कनकवाहिन्याः सुचिरात् पुण्यकर्मणा । नन्दीशस्पर्शनोत्कएठा तेनानीयत कुएठतां ॥१५०॥ क्कादे वियान् नृत्यगीत चाणे नर्तितुमुत्यितं। प्रद्दी ज्येष्ठरुद्राय स्वावरे । ध्वधूशतं ॥ १५१ ॥ भुक्तैश्वर्यं स पर्यते प्रतिष्ठंश्चीरमोचनं। पत्या समं यया राजा सायुज्यं गिरिजापतेः ॥ १५२॥ त्रयाशोककुलोत्पन्ना यदान्याभिजनाद्भवः। भूमिं दामाद्रो नाम जुगाप जगतीपतिः ॥ १५३॥ मुखा जाज्वित्तितस्योचैनीकृथ्यरशिखामणेः। त्रखापि श्रूयते यस्य प्रभावा भुवनाडुतः ॥ १५४॥ क्रप्रसादमात्रेण सचिर्त्रानुरागिणा ।

बबन्ध मुखिना मुख्यं येन वैश्रवणः स्वयं ॥१५५॥ कुवेर इव या राज्ञामग्यः स्वाज्ञाविधायिनः । म्रादिश्य गुक्सकान् दीर्घ गुरुसेतुमबन्धयत् ॥१५६॥ भूदे दामादरीय यत् तस्यासीत् स्वकृतं पुरं। सेतुना तेन तत्रैच्छ्त् कर्तुं साज्यः प्रतार्णं ॥१५७॥ क्तिं लोकोत्तरं किञ्चिचिकीर्षीरुव्रतात्मनः। रोक्ति का धिक् प्रत्यूका मितपूर्णितया नृगां। । १५०।। स कि कारियतुं यत्नीर्यतते स्म स्वमाउले । दीर्घानश्ममयान् सेतूंस्तायविश्ववशालये ॥ १५१॥ तपाविभूतयोऽचित्त्या दिज्ञानामुप्रतेजसां। तादृशामपि ये कुर्युः प्रभावस्य विपर्ययं ॥१६०॥ दायादादिबतीर्नष्टा दृष्टा भूयः समुत्यिता। श्रीर्विप्रावज्ञया राज्ञामपुनःसंभवा पुनः ॥१६१॥ श्राद्वार्थमुत्थितः स्नातुं दिज्ञैः कैश्रिद्वभुत्तितैः। प्राक् स्नानाद्गोतनं राजां स कदाचिद्याच्यत ॥ १६२॥ यियासुना वितस्तान्तर्यदा तेनावधीरितं। तदा प्रभावात् ते तस्य तां धुनीमग्रतो व्यधुः ॥१६३॥ सेयं वितस्ता दृष्ट्वेनां भोजयास्मान् स तैरिति। उत्तार्णय मायाविव्हितामज्ञासीत् सरिदाकृतिं ॥१६४॥

भाज्यं ददानि नास्नाता विप्राः सर्पत साम्प्रतं । तेनेत्युक्तास्तमशपंस्ततः सर्पे भवेति ते ॥१६१॥ ग्रशेषमेकेनैवाङ्गा शुवा रामायणं तव। शापस्य शान्तिर्भवितेत्यूचिरे ते प्रसादिताः ॥१६६॥ स दामादर सूदालधीवन् हुर्मुदन्यया। शापोष्णाद्यासधूमेन जनैरुखापि लच्चते ॥१६७॥ ग्रयाभवन् स्वनामाङ्कपुरत्रयविधायिनः। कुष्कजुष्ककनिष्काख्यास्त्रयस्तत्रैव पार्थिवाः ॥१६८॥ स विकारस्य निर्माता जुष्को जुष्कपुरस्य यः। जयस्वामिपुरस्यापि शुद्धधीः स विधायकः ॥१६१॥ ते तुरुष्कान्वयोद्भृता ग्रपि पुण्याश्रया नृपाः। शुष्कचेत्रादिदेशेषु मठचैत्यादि चक्रिरे ॥५७०॥ प्राज्ये राज्यचाणे तेषां प्रायः काश्मीरमण्डलं । भाज्यमास्ते च बाद्धानां प्रव्रज्यार्जिततेजसां ॥१७१॥ ततो भगवतः शाकासिंक्स्य परिनिर्वृतेः। म्रिस्मिन् शवलोकधाती सार्ड वर्षशतं खुगात् ॥१७२॥ बोधिसवय देशेऽस्मिन्नेकभूमीयरोऽभवत्। स तु नागार्जुनः श्रीमान षडर्रुद्धनसंश्रयी ॥१७३॥ श्रय निष्काएठका राजा कएठकीत्साग्रकारदः।

म्रभीर्बभूवाभिमन्युः शतमन्युरिवापरः ॥१७४॥ स्वनामाङ्करीशाङ्काईशेखरं विरचर्ष सः। परार्ज्जविभवं श्रीमानभिमन्युप्रं व्यधात् ॥१७५॥ चन्द्राचार्यादिभिर्लिब्यादेशं तस्मात् तदागमं। प्रवर्तितं मक्तभाष्यं चन्द्र व्याकरणं कृतं ॥ १०६॥ तस्मिन्नवसरे बादा देशे प्रवलतां वयुः। नागार्जुनेन सुधिया बोधिसत्त्वेन पालिताः ॥१७७॥ ते वादिनः पराजित्य वादेन निषिलान् बुधान्। क्रियां नीलपुराणाक्तामहिन्दन्नागमदिषः ॥१७६॥ माउले विद्युताचारे विहिन्नवितकर्मभिः। नागैर्जनचयश्रक्रे प्रभूतिस्मिविधिः ॥१७१॥ किमान्यां बाद्ववाधाय पतन्यां प्रतिवत्सरं । शीते दार्वाभिसारादौ षामासान् पार्धिवोज्वसत्।।२००।। तदा प्रभावः को प्यासीद्दलिक्ोमविधायिनः। नानश्यन् यदशादिप्रा बाहाश्च निधनं गताः॥१८१॥ नीलमुद्दिश्य देशस्य रिनतारं महेश्वरं। काश्यपश्चन्द्रदेवाख्यस्तपस्तेषे ततो द्विजः ॥१८२॥ तस्य प्रत्यन्नतां यातो नीलस्तुहिनविध्रवं। न्यवार्यत् जगादापि स्वपुराणविधिं पुनः ॥१६३॥

म्राधिन चन्द्रदेवेन शमिता यज्ञविप्रवः। दितीयेन तु देशेऽस्मिन्दुःसक्तेभिचुविध्रवः गा१ष्ठे॥ राजा तृतीयगानर्दः प्राप्तराज्यस्तदन्तरे । यात्रायागादि नागानां प्रावर्तयत पूर्ववत् ॥१६५॥ राज्ञा प्रवर्ति ते तेन पुनर्नीलोदिते विधी। भिज्ञवा हिमदोषाश्च सर्वतः प्रशमं पयुः ॥१६६॥ काले काले प्रजापुष्यैः संभवित महीभुजः। यैर्माएउलस्य क्रियते द्वरोत्सन्नस्य याजनं ॥१६७॥ ये प्रजापीउनपरास्ते विनश्यन्ति सान्वयाः। नष्टं तु ये योजयेयुस्तेषां वंशानुगाः श्रियः ॥१६६॥ इत्येतत् प्रतिवृत्तातं देशे शस्मन् वीच्य लचागं। भाविनां भूमिपालानां प्राज्ञिज्ञेंयं शुभाशुभं ॥१८६॥ नवीकृतवता देशं तस्य वंश्यीरियं मही। सिद्धैः प्रवरसेनाग्वैश्चिरं भुक्ता सुकर्मभिः ॥११०॥ गोनदीन्वयिनामायः स र्घूणां रघुर्यथा। नृपतिः काश्यपीं वर्षान् पञ्चत्रिंशतिमन्वशात् ॥१११॥ वर्षषष्टिं सषएमासैः षद्भिर्वर्षैर्विवर्जितां। विभीषणाभिधा प्रचत् चितिं गानर्नन्दनः ॥११२॥ इन्द्रजिद्रावणावास्तां पितापुत्री नृपा क्रमात्।



पञ्चत्रिंशत् सक्। द्वीञ्च वर्षास्त्रिंशखये। पृथः ।। ११३।। विन्डुरेखाच्छ्विर्यस्य दृष्टा भाव्यर्थशंसिनी । स रावणस्य पूजार्यं लिङ्गं भाति वरेश्वरः ॥११८॥ चतुःशालमहस्यातः कृतायादायि भूभ्जा। विष्युगय निषिलं तेन काश्मीरमाउलं ॥११५॥ पञ्चत्रिंशतमब्दानां स्मां बुभात मकाभुतः। रावणन्तीणिभृत्सूनुः सार्द्धामन्यो विभीषणः ॥११६॥ किन्नरापरनामाय किन्नरैगीतिविक्रमः। विभीषणस्य पुत्रोऽभूत्रर्नामा नराधिपः ॥१६७॥ सदाचारो अपि स नृपः प्रज्ञाभाग्यविपर्य यैः। व्यधादिषयदोषेण महानर्थपरम्परा ॥ १६०॥ विकारे निवसन्नेकिकन्रयामवर्तिनि । तस्य योगबलात् काे पि श्रमणो पास्त्त् प्रियं।।१११।। विकाराणां सक्साणि तत्कोपानिर्देशक सः। **त्र**तिग्रक्च तद्वामान् द्वितिर्मध्यमठाश्रयैः ॥२००॥ ऋद्वापणं राजपंथैनीयानाज्ज्वलनिम्नगं। स्फीतपुष्पफलोखानं स्वर्गस्येवाभिधात्तरं ॥ १०१॥ दिग्जयापार्जिति वित्ति जितवित्तेशपत्तनं। वितस्तापुलिने तेन नगरं निरमीयत ॥२०२॥ बुगलकं ॥

92521

तत्रैकस्मिन् किलोग्गाने स्वच्छस्वाइजलाञ्चितः। श्रासीत् सुश्रवसा नाम्ना नागस्य वसतिः सरः ॥२०६॥ कदाचित् तस्य द्वराध्वक्ताता मधादिने युवा । हायार्थी तत् सरःकच्हं विशाखाख्या विशद्वितः ॥२०४॥ सच्छायपादयतले समीरैः शमितक्तमः। शनैर्जलमुपस्पृश्य भोतुं सत्तून् प्रचक्रमे ॥२०५॥ तान् पाणौ गृह्धतैवाय तेन तीर्विकारिभिः। पूर्वमाकिततो हंसैः शुश्रुवे नूपुर्ध्वितः ॥२०६॥ निर्गते मञ्जरीकुञ्जादपश्यत् पुरतस्ततः। कन्ये नीलनिचोलिन्या स केचिचारुलोचने ॥२००॥ कर्णिकापद्मरागाब्जनाललीलायितस्पृशा । मनोज्ञधवलापाङ्गे तनीयाऽज्जनरेखया ।। २०६।। क्रारिनेत्राञ्चलैर्मन्दमारुतान्दोलनाकुलैः। सनाथांसयुगे द्रपपताकापछावैरिव ॥२०१॥ तिलकं॥ ते शशाङ्कानने दृष्ट्वा शनैर्भ्यर्णमागते । विर्रामाशनारम्भात् मुङक्र्वीडेबडीकृतः ॥२१०॥ भुज्ञाने कच्ह्गुच्हानां शिम्वीरम्बुतलोचने । ते पुनर्दष्टवानग्रे किञ्चिद्यापारितेच्चणः ॥२११॥ श्राकृतेर्हा धिगीदृश्या भोज्यमेतदिति दिजः।

ध्यायन् कृपार्द्रः संमान्य स ते सक्तृतभोजयत् ॥२१२॥ उपनिन्ये च संगृत्य पुरुकैश्चारुसीत्कृतैः । तयोः पानाय पानीयं सर्सः स्वच्छ्शीतलं ॥ ११६॥ अराचान्ते शुचितां प्राप्ते कृतासनपरियहे । ततश्च वीजयन् पर्णातालवृत्तरभाषत ॥ ११४॥ भवत्या पूर्वसुकृतैः कैश्चित् संप्राप्तदर्शनः। चापलाद्विप्रसुलभात् प्रष्टुमिच्छ्त्ययं जनः ॥ ११५॥ कल्याणिनीभ्यां कतमा पुण्या जातिः परिष्कृता । कुत्र वा ल्लानमेतादृग्विर्सं येन भुज्यते ॥२१६॥ रका तमूचे विद्यावामस्य सुस्रवसः सुते। स्वाउभोक्तव्यमप्राप्य किमीरङ्गोपभुज्यते ॥२१७॥ पित्रा विखाधरेन्द्राय प्रसतुं परिकल्पिता । इरावत्यक्मेषा मे चन्द्रलेखा यवीयसी ॥ ११६॥ पुनर्दि जा अध्यधादेवं नैष्किञ्चन्यं किमस्ति वः। ताभ्यामवादि तातो जत्र हेतुं वेत्ति स पृच्छाता ॥ २११॥ ड्येष्ठे अत्र कृष्णादाद्श्यां यात्राये तत्त्वकस्य तं । **ग्रागतं चूउया तायस्यन्दिन्या ज्ञास्यामि ध्रवं ।।**२५०।। द्रच्यस्यावामपि तदा तद्भ्यर्णकृतस्थिती। इत्युक्ता फणिकन्ये ते चणादास्ता तिरोव्हिते ।। १११।।

क्रमात् प्रववृते सा श्य नरचार णसंकुलः । प्रेज्ञिलोकसमाकीर्णस्त्र यात्रामहोत्सवः ॥ २२१॥ दिजा पि कातुकाकृष्टः पर्यटन् रङ्गमञ्जसा । कन्याक्तचिक्कज्ञातस्य नागस्यात्तिकमायया ॥ १२३॥ पार्श्वीस्थिताभ्यां कन्याभ्यां पूर्वमावेदिता ज्य सः। द्विजन्मने व्याजकार स्वागतं नागनायकः ॥२२४॥ ततः कथान्तरे कापि पृष्टः कार्णमापदां । त्रगाद तं दिजन्मानं निःश्वस्य श्वसनाशनः ॥ २२५॥ ग्रभिमानवतां ब्रह्मन् युक्तायुक्तविवेकिनां। युज्यते वश्यभाग्यानां दुःखानामप्रकाशनं ॥ २२६॥ परडः ख समाकार्य स्वभावसुत्रना तनः । उपकारासमर्थत्वात् प्राप्नोति कृद्यव्यथा ॥ १२०॥ वृत्तिं स्वां बङ्ग मन्यते कृदि शुचं धत्ते अनुकम्पाकिभिर्व्यक्तं निन्दति याग्यतां मितमतिः कुर्वन् स्तुतीरात्मनः। गर्स्भीपापनिषेवणं कथपति स्थास्तुं वरुन् व्यापदं श्रुवा इःखमरुतुदां वितनुते पीडां जनः प्राकृतः ॥२२६॥ ग्रत एव विवेकृणां पावदायुस्त्वमानसे । जीर्णानि सुखरुःखानि द्कृत्यत्ते चितानलः ॥२२१॥ कः स्वभावगभीराणां लत्त्वयेद्वहिरापदं ।

बालापत्येन भृत्येन पदि मा न प्रकाश्यते ॥२३०॥ तद्सिन्नेतयार्बाल्याद्स्तुनि व्यक्तिमागते । तवाग्रे गापनं साधा न ममाप्युपपखते ॥२३१॥ · वयाय्यस्मिद्धतार्थायं निसर्गसर्तात्मना । ईषत् प्रयासः कल्याणिन् क्रियतां यदि शकाते ॥२३२॥ याज्यं तरुतले मुण्डचूडाला दश्यते व्रती। म्रमुना शस्यपालेन कान्दिशीकाः कृता वयं ॥ १३३॥ ग्रभुक्ते मालिकीरने नवे नागैर्न भुडयते। श्रयं नात्ति च तत् तेन समयेन कृता वयं ॥२३४॥ त्तेत्राणि रत्तत्येतस्मिन् दृष्ट्वापि फलसम्पदं। भोक्तं नैव समर्थाः स्मः प्रेता इव सरिड्यलं ॥२३५॥ तथा कुरु यथा अश्येत् समयादेष नैष्ठिकः। योग्यां प्रतिक्रियां विद्यो वयमप्युपकर्तृषु ॥२५६॥ स तथिति ततो नागमुक्ता यत्रपरो दिजः। **ग्रचित्तयदिवारात्री शस्यपालस्य वञ्चनां ।।२३०।।** गूढं तस्य विहः चेत्र्कुरीगर्भकृतस्थितेः। पच्यमानात्रभाएउ।त्तर्नवात्रं न्यित्तपत् ततः ॥ १३०॥ भुजान रव तत् तस्मिन् चणादेव तहार सः। श्रद्धीन्द्रः करकासार्वर्षी स्फीतां फलश्चियं ॥ २३१॥

## ॥ प्रथमस्तरङ्गः ॥

तं च व्युत्क्रान्तदारिद्यः सरसाजभ्यर्णमागतं । कृतोपकारमन्येखुर्निजोवीमन्यद्विजं ॥२४०॥ स तत्र पितुरादेशात् कन्याभ्यां विकितार्कृणः। ग्रमर्त्यमुलभैभीगैरताष्यत दिने दिने ॥ १८९॥ कालेन सर्वीनामल्य स्वां भुवं गतुमुखतः। प्रतिश्रुतं वरं नागं चन्द्रलेखामयाचत ॥२४२॥ संबन्धायोग्यमपि तं कृतज्ञववशंवदः। संविभेजे स भुजगः कन्यया च धनेन च ॥ २४३॥ रृवं नागवरावाप्तश्रियस्तस्य द्विजन्मनः। महान्नरपुरे कालस्तैस्तैर्नित्यात्सवैर्यया ॥ १८४॥ भुजगेन्द्रतनुजापि तं पतिं पतिद्वता। त्रतोषयत् परार्ज्ञश्रीशीलाचारादिभिर्गुणैः ॥२८५॥ तस्यां कदाचित् सौधाग्रस्थितायां प्राङ्गनादिहः। म्रातपायोक्कितं धान्यं बुभुक्ते विक्रुन् क्यः ॥ २४६॥ तं वार्यितुमाङ्कता भृत्या नासन् गृक्ते यदा । शिज्ञानमञ्जमजीरा सा तदावातरत् स्वयं ॥ ५४०॥ रकक्स्तधृतावेगस्रस्तशीर्षीशुकान्तया । तया पाणिसरोजेन धाविबा साज्य ताउतः ॥२४६॥ भाज्यमुत्सृज्य यातस्य फाणिह्वीस्पर्शतस्ततः ।

सौवणी पाणिमुद्राङ्के तुर्गस्यादपयत ॥ २४१॥ तस्मिन् काले नरी राजा चारैस्तां चारुलोचनां। श्रुवा दिजवध्रं तस्था प्रागेवाङ्गरितस्मरः ॥२५०॥ तस्य धावतमुन्मत्तमतः करणवार्णां। बलानियमितुं नासीद्पवाद्भयाङ्क्षशः ॥ २५१॥ तस्मिन्नुदृद्धरागाग्निविप्नवे भूपतेः पुनः। उवाक् क्यवृत्तानो दृप्तवातानुकारिता ॥ १५१॥ चक्रे पर्यस्तमर्यादः सरलांगुलिशोभिना । सकाञ्चनकराङ्केन शशाङ्केनेव वारिधिः।।२५३।। ब्रीडानिगडनिर्मुक्तो द्वतिराकृतशंसिभिः। तामुपङ्न्द्यन् सो ज्य सुन्द्री मुद्वे जयत् ॥ २५४॥ सर्वेापायरसाध्याञ्च विप्रस्तत्पतिरप्यसा । तेनायाच्यत लुब्धेन रागान्धानां कुतस्त्रया ॥ १५५॥ श्रय निर्भर्तानां तस्माद्पि प्राप्तवतासकृत्। क्ठेन क्र्तुं तां राज्ञा समादिश्यन सैनिकाः ॥२५६॥ तैर्गृक्षाग्रे कृतास्कन्दो निर्गत्यान्येन वर्त्मना। त्राणार्थी नागभवनं सज्ञामिः प्राविशद्विज्ञः ॥२५७॥ ताभ्यामभ्येत्य वृत्तात्ते ततस्तिस्मिन् निवेदिते। क्रोधान्धः सरसस्तस्माडुङ्गगाम फणीश्वरः ॥ २५०॥

उद्गर्जीक्तक्तजीमृतजनितध्वालसत्ततिः। स चाराशनिवर्षेण द्दाक् सकुरं नृपं ॥ २५१॥ द्ग्धप्राण्यङ्गविगलद्वसासृक्स्नेक्वािक्नी। मयूरचन्द्रकाङ्केव वितस्ता समपयत ।।२६०।। शर्णाय प्रविष्टानां भयाच्रक्रधरासिकं । मुक्रतीत्रिरद्यात सक्साणि शरीरिणा ॥२६१॥ मधुकैटभयोर्मेदः प्रागूर्वीरिव चक्रिणं। द्ग्धानां प्राणिनां तत् तत् तदा सर्वाङ्गमस्पृशत् ॥२६२॥ स्वसा सुश्रवसा नागी रमण्याख्याद्रिगहुरात्। साद्धायकायाश्मराशीन् समादाय तदा येया ।। २६ ३।। सा योजनाधिके शेषे मार्गस्यारात् सङ्ोदरं। कृतकार्यं निशम्याश्मवर्षं ग्रामेषु तड्जक्तै। ।। २६८।। याजनानि ततः पञ्च जाता ग्रामधरा शिला । सा रमण्यय्वीत्ययाप्यस्ति स्यूलशिलाविला ।। १६५।। घारं जनचयं कृवा प्रातः सानुशयोऽप्यहिः। लोकापवादिनिर्विषाः स्थानमुत्सृत्य तथायौ ॥२६६॥ इम्धाब्धिधवलं तेन सरो ह्र्रिगिरी कृतं। त्रमरेश्वर्यात्रायां जनैरचापि दृश्यते ॥२६०॥ श्रशुरानुग्रहान्नागीभूतस्यापि द्विजन्मनः।

जामातृसर् इत्यन्यत् तत्र च प्रथितं सर्ः ॥२६६॥ प्रज्ञानां पालनव्याजात्रिःशङ्कस्यकारिणः। म्रकस्माद्तकाः केचित् संभवति तथाविधाः ॥२६१॥ श्रयापि तत् पुरं दग्धं शुभ्रीभूतं च तत् सरः। उपचक्रधरं रृष्ट्वा कथेयं स्मर्यते जनैः ॥२७०॥ राज्ञां रागः कियात्राम दोषः स्वल्पदृशां मतेः। तत् तस्य तेन संवृत्तं यन्नाभूत् कापि कस्यचित् ॥ १७१॥ सर्तादैवतविद्राणामध्येकस्य प्रकोपतः। श्रुतो हि प्रतिवृत्तातं त्रैलोकास्यापि विद्ववः ॥ १७२॥ चवारिंशतमब्दान् स मासैश्वीनां त्रिभिः समां। भुवं भुंका चितिवृषा उर्णियन चयं यया ।।२७३।। श्रव्यत्त्वकालसन्दृष्टप्राकारादालमण्डलं । तत् किन्नरपुरं लेभे गन्धर्वनगरोपमा ॥२७४॥ एकस्त् तनयस्तस्य वैचित्रात् कर्मणां गतेः। स्वधात्रा विजयन्नेत्रं नीतः प्राणिर्न तत्येते ॥२७५॥ राजा सिद्धाभिधः साज्य तथा निःशेषितं जनं । नवीचकार जलदो दावदम्धमिवाचलं ॥२७६॥ इति वृत्तं महाश्चर्यं तस्य पित्रां महामतेः। संसारासारताज्ञेन प्राप पुण्योपदेशता ।।२७०।।

भागयोगेन मालिन्यं नेतुं मध्यगतोऽपि सः। न शकाते स्म पङ्केन प्रतिमेन्द्रियामलः ॥२७६ ॥ दर्पडवरोष्मभूपालमध्ये निर्ध्यायतोऽनिशं। सुधासूतिकलामालिं तस्यैवोछाघता यया ॥२७१॥ गणितं गुणिना तेन मणींस्तृणमिवोज्कता। खाउन्द्रमाउनाचीयां माउनवमखािउतं ॥२००॥ राज्ञस्तस्यैव राजश्रीः परलोकानुगाभवत् । यस्तामयाजयद्भृतो धर्मेणाव्यभिचारिणा ॥२०१॥ पष्टिमब्दान् प्रशास्यावीमासनानुचरान्वितः। त्राहरोक् सदेको अभी लोकान् शशिशिखामणेः ॥ १०१॥ भृत्या नरं समाश्रित्य प्रययुः शाचनीयता । तत् सुतं तु समालम्ब्य प्रभुं भुवनवन्यता ॥ १०३॥ यात्याश्रितः किल समाश्रयणीयलभ्यां निन्छां गतिं जगति सर्वजनार्चितां वा। गच्छत्यधस्तृणगुणः श्रितकूपयत्नः पुष्पाश्रयी सुर्शिरो भुवि द्रिंहमिति ॥२६४॥ सिद्धः सिद्धः सद्देशिष्यमिति शब्दं सुरा दिवि । प्रोह्वोषयत्तां क्यनयन् पढकं सप्त वासरान् ॥ २०५॥ उत्पलाच इति ख्यातिं पेशलाचतया गतः।

तत्सू नुस्त्रिंशतं सार्द्धान् वर्षाणामन्वशान्महीं ॥३०६॥ तस्य सू मुर्किर्ण्याचाः स्वनामाङ्कं पुरं व्यधात्। दमां सप्तत्रिंशतं वर्षान् सप्त मासाश्च भुत्तवान् ।।२००।। • व्हिर्एयकुल इत्यस्य व्हिर्एयाचस्य चात्मजः। षष्टिं षष्टिं च मुकुलस्तत्सू नुर्भवत् समाः ॥२००॥ ग्रथ होच्छगणाकीर्षी मण्डले चण्डचेष्ठितः। तस्यात्मजो अभून्मिव्हिर्कुलः कालोपमा नृषः ॥२०१॥ दिचाणां सालकामाशां स्पर्दया जेतुमुखता । यन्मिषाडुत्तर्रुहिस्सारान्यमिवात्तकं ॥२१०॥ सान्निध्यं यस्य सैन्यान्तर्रुन्यमानाशनात्सुकान्। त्रज्ञानन् गृथ्रकाकादीन् दृष्ट्वाग्रे धावता जनाः ॥२११॥ दिवारात्रं कृतप्राणिसक्सपरिवारितः। योऽभू द्रूपालवेतालो विलासभवनेष्वपि ॥ ११२॥ वालेषु करुणा स्त्रीषु घृणा वृद्धेषु गारवं। न बभूव नृशंसस्य यस्य घाराकृतेर्धतः ॥२१३॥ स जातु देवीं संवीतसिंक्लांशुककञ्चका । क्षेमपादाङ्कितकुचां दृष्ट्वा जुट्याल मन्युना ॥२१४॥ सिंकुलेषु नरेन्द्राङ्घ्रिमुद्राङ्कः क्रियते पटः। र्ति कञ्जकिना पृष्टेनोक्तो यात्रामधात् ततः ॥ ११५॥

तत्सेनाकुम्भिदानाम्भोनिम्नगाकृतसंगमः। यमुनालिङ्गनप्रीतिं प्रयेदे दिविणार्णवः ॥ ११६॥ स सिंक्लेन्द्रेण समं संरम्भाइद्पाटयत्। चिरेण चरणस्पृष्टप्रियालोकनजां रूषं ॥ २१७॥ द्भात् तत् मैन्यमालोका लङ्कासीधैर्निशाचराः। भूयोऽपि राघवोखोगमाशंका प्रचकम्पिरे ॥२१६॥ स तत्रान्यं नृपं द्वा तीव्रशक्तिरपास्रत्। पढं यमुषदेवाच्यं मार्ताएउप्रतिमाङ्कितं ॥२११॥ व्यावृत्त्य चोलकणीठनाठादीं श्र नरेश्वरान्। सिन्धुरानिव गन्धेभो गन्धेनैव व्यदार्यत् ॥३००॥ तस्मिन् प्रयाते प्राप्तेभ्यः शशंसुस्तत्पराभवं । नगर्या नर्नाथभ्यस्तुव्यद्रालमेखलाः ॥३०१॥ काश्मीरं दार्मासाख श्रश्रश्रष्टस्य द्तिनः। श्रुवा सत्रासजं घोषं ताषरोमाञ्चिता प्रभवत् ॥३०२॥ तदाकर्णनसंरम्भे सक्षीं प्य विरुद्धधीः। शतमन्यद्रजेन्द्राणां कृटेन निरलीठवत् ॥३०३॥ स्पर्शी ज्ङ्गानि यथा वाचं कीर्त्तनं पापिनां तथा। सन्द्रपयेदतो नाक्ता तस्यान्यापि नृशंसता ॥३०४॥ का वेत्त्यडुतचेष्टानां कृत्यं प्राकृतचेतसां।

धर्म सुकृतसंप्राप्तिकृताः सो पि यदाददे ॥३०५॥ श्रीनगर्या हि दुर्वुद्धिर्विद्धे मिहिरेश्वरं। क्रीलाकायां समिक्सिपुराच्यं पृष्टुपत्तनं ॥३०६॥ • ग्रयकारान् त्रगृहिरे गान्धारब्राव्सणास्ततः। समानशीलास्तस्यैव ध्रुवं ते पि दिज्ञाधमाः ॥३०७॥ भगिनीवर्गसंभागनिर्लङ्जाह्मेच्छ्वंशजाः। स्र्वासंगतिसक्ताश्च दार्दाः सन्ति पापिनः ॥३०६॥ वस्तुभावैस्तया भाषा भाषाविक्रयकारिणः। परोपभोगितास्तेषां निर्लङ्जास्तर्हि वाषितः ॥३०१॥ मेघागमः पाणिभुतं प्रथितान्धकारः प्रीणाति कुंसममलो जलदात्ययश्च। प्रीतेः समानरुचितैव भवेत्रितातं दातुः प्रतिग्रक्कृतश्च परस्परस्य ॥३१०॥ स वर्षसप्ततिं भुक्ता भुवं भूलोकभैरवः। भूरिरोगार्दितवपुः प्राविशज्जातवेदमं ॥३११॥ सोज्यं त्रिकारिका मुक्ता यः स्वात्मन्यपि निर्वृणः। देक्त्यागे जस्य गगणा उच्च चारे ति भारती ॥ ३१२॥ इत्यू चुर्ये मते तेषां स १व परिकारदः। खएउयन्वीतपृणातामग्रकारादिकर्मभिः ॥ ३१३॥

म्राक्राले दारदैर्भीदृर्ह्सेच्हेरशुचिकर्मभिः। विनष्टधर्मे देशे पस्मिन् पुर्वियाचार् प्रवर्त्तनं ॥ ३१८॥ त्रार्यदेशान् स संस्थाप्य व्यतनादारुणं तपः। संकल्प्य स्ववप्दीकं प्रायिश्चत्तियां व्यथात् ॥३१५॥ त्रत व्वायकाराणां सक्सं प्रत्यपाद्यत् । गान्धार्देशजातेभ्या दिजेभ्या विजयेश्वरे ॥३१६॥ खुरखद्गासिधन्वादिपूर्णी यः फलके तदा । वङ्गिप्रदीते सक्सा पर्यते स्वां तनुं जक्ता ॥३१७॥ इत्येतिस्मिन् जनाम्नाये केचिद्व्यभिचारिणि। प्राङ्गः पुरुषसिंद्स्य क्रार्यं तस्याविगर्हितं ॥३१८॥ कुलकं॥ ये नागेन रूषा भ्रुष्टे नगरे प्राभवन् खशाः। तपों नाशाय वृत्तातं पूर्वीतं बगद्वः परे ॥३११॥ **त्रवतार्यतस्तस्य चन्द्रकुल्याभिधां नदीं।** त्रशक्योन्मूलना मध्ये शिलाभूदिघ्रकारिणी ॥३२०॥ ततः कृततपाः स्वप्ने देवैरुक्तः स भूपतिः। यनः शिलायां बलवान् ब्रह्मचार्यत्र तिष्ठति ॥३२१॥ साध्वी स्पृशति चेंदेनां निरोडुं न च शक्नुयात्। तता अपरेखुः स्ववानं शिलायां तेन कारितं ॥ ३२२॥ तासु तासु कुलस्त्रीषु व्यर्थयत्नास्वयाचलत् ।

चन्द्रवत्याख्यया स्पृष्टा कुलाल्या सा मकाशिला ॥ ३२३॥ काठित्रयं नर्यतिः कुड्स्तेनागरी ततः। सपतिभ्रातृपुचाणामबधीत् कुल्तयोषितां ॥३२४॥ इयं चान्यमते ख्यातिः प्रयते तथ्यतः पुनः । श्रभव्या सनिमित्तापि प्राणिहिंसा गरीयसी ॥ ३२५॥ **एवं चुद्रो** प्रयाज्ञा संभूय न क्ता जनैः। तत्कर्म कार्यद्विस्तदैवतैरेव रिचतः ॥३२६॥ प्रजाप्एयोद्यैस्तीब्रिश्चिरात् तस्मिन् चयं गते। एकस्तत्प्रभवः पौरैः सदाचारोज्भ्यषिच्यत ॥३२७॥ तत्रापि पूर्वसंस्काराङ्चासं संद्धे जनः। श्मशानविक्ति लीलावेश्मनीव नृपास्पदे ॥ ३२०॥ त्रतिसत्तापदाङ्जातः स जनाः द्वादको ४भवत् । जलीघो जलदश्यामात् तापात्ययदिनादिव ॥३२१॥ लोकान्तरादिवायातं मेने धम तदा जनः। ग्रभयं च परावृत्तं प्रवासाद्गह्नादिव ।। ३३०।। स वकेशे वकः श्रभ्ने वकवत्यापगां तथा। कृता पुरं परार्डाश्रीर्लवणात्साभिधं व्यधात् ॥३३१॥ तत्र त्रिषष्टिर्वर्षाणां स त्रयोदशवासरान् । श्रभ्यवाद्यत भूपेन तेन पृथ्वीं प्रशासता ॥३३२॥

म्रय योगेश्वरी काचिद्गरगांख्या रतनीमुखे । कृवा कालाकृतिं काम्यामुपतस्ये विशाम्पतिं ॥ १३३३॥ तया मनोक्र्रैस्तैस्तैर्वचनैर्ग्लिपतस्मृतिः। स यागात्सवमाहात्म्यं द्रष्टुं क्ष्टे। न्यमल्यत ॥५५४॥ पुच्चपाच्चशतोपतः प्रातस्तत्र ततो गतः। चक्रवत्ती तया निन्ये देवीचक्रीपक्तारता ।। १३५।। कर्मणा तेन सिद्धाया व्यामाक्रमणासूचकं। जानुमुद्राद्वयं तस्या दृषचाचापि दृश्यते ॥३३६॥ देवः शतकपालेशा मातृचक्रं शिला च सा। खीरे मठेषु तदात्ती स्मृतिमचापि गच्छति ॥ ३३०॥ देव्या कुलतरोः कन्दः चितिनन्दोऽवशेषितः। ततस्तस्य सुतिखिंशदत्सरानन्वशान्महीं ॥५३६॥ द्वापञ्चाशतमब्दान् स्मां दे। च मासा तदात्मजः। त्रपासीदसुनन्दाख्यः प्रख्यातस्मर्शास्त्रकृत्।।३३१।। नरः षष्टिं तस्य सूनुस्तावता व्रवश्च तत्सुतः। वर्षानभूद्विभुग्रीमं या प चवालमकार्यत् ॥३४०॥ जुगाप गोपादित्या प्य स्मा सदीपा तदात्मजः। वर्णाश्रमप्रत्यवेत्तादृशितादियुगोद्यः ॥ ३४१ ॥ सखोलखागिकाकाडि ग्राम स्कन्दपुराभिधान्।

शमाङ्गादिमुखांश्चाग्रकारान् यः प्रत्यपाद्यत् ॥३४२॥ ड्येष्ठेश्वरं प्रतिष्ठाप्य गापाद्रावाय देशताः। गोपायकारान् कृतिना येन स्वीकारिता दिज्ञाः ॥३४३॥ भूचीरवारिकायां या निर्वास्य लशुनाशिनः। खासरायां व्यथान् विप्रान् निजाचार् विवर्जितान् ॥**३**४४॥ ग्रन्यां श्वानीय देशेभ्यः पुर्णयेभ्यो वश्विकादिषु । पावनानग्रहारेषु ब्राह्मणान् स न्यरोपयत् ॥५४५॥ उत्तमो लोकपालो ज्यमिति लन्म प्रशस्तिषु। यः प्राप्तवान् विना यज्ञं चत्तमे न पशुत्तयं ।।३४६।। सषड्दिनां वर्षषष्टिं पालियवा स मेदिनीं। भाक्तुं पुण्यपरिपाकं लाकान् सुकृतिनामगात् ॥३४०॥ गाकर्णस्तत्सुतः चौाणीं गाकर्णिश्वर्कृद्धे। **ग्रप्टपञ्चाशतं वर्षीस्त्रिंशत्यङ्गा विवर्जितान् ॥३**८८॥ सूनुर्नरेन्द्रादित्यापस्य खिङ्किलान्याभिधापभवत् । भूतेश्वरप्रतिष्ठानामचिषणाश्च कार्कः ॥३४१॥ दिव्यानुग्रहभागुग्राभिधा यस्य गुरुर्व्यधात्। उग्रेशं मातृचक्रं च प्रभावोद्यविग्रसः ॥३५०॥ भूबा षट्त्रिंशतं वर्षान् शतं चाङ्गां विभुर्भुवः। सर्दिं नियान् लोकानासदत् सुकृतैः कृती ।।३५१।।

युधिष्ठिराभिधाना प्रभूद्य राजा तदात्मजः। यः मूद्रमाद्यतया लोकैः कथितोऽन्धयुधिष्ठिरः ॥३५२॥ तेन क्रमागतं राज्यं सावधानेन शासता । त्र<u>नु</u>तन्ने मितं कालं पूर्वभूपालपद्धतिः ॥३५३॥ काले कियत्यपि तते। यात्यभाग्यवशाद्सौ । सिषेवे श्रीमद्त्तीवो यत्किञ्चन विधायिता ।।३५४।। नान्वग्रहीद्नुग्रान्धात्र संत्रग्राह् धीमतः। न प्रवृत्तापचाराणां प्रागिवासीत् प्रियंकरः ॥ ३५५॥ इर्विखपर्षदा साकं निर्विशेषं सभाजितैः। परिजक्रे स इजीतो जाततेज्ञाबधैर्बुधैः ॥३५६॥ सर्वत्र समदृष्टित्वं गुणोऽयं खलु योगिनः। म्रकीत्तिहेतुः सं महान्दे।षस्तु पृथिवीपतेः।।३५७।। नयद्भिर्गुणतां दोषान् दोषतां च गुणान् विटैः। स लुप्तप्रतिभश्रक्रे शनकेस्त्रीजितोपमः ।।३५८।। वाक्षर्मच्छेदिनी दीर्घनर्मचासत् तथा विटैः। **ग्रनीश्वरोचिता तस्य क्रीडापि भयदाभवत् ।।३५१।।** पुरो मिथ्यागुणायाकी परोत्तं देाषदर्शकः। त्रमुस्थिराद्रो भूभृत् साजभूद्वेष्योजनुत्तीविना ।।३६०।। मनागनवधानेन स्वलतस्तस्य भूपतेः।

इत्यं राज्यस्थितिरगाद्चिरेणं विसूत्रतां ॥३६१॥ उपेचितस्य निर्देशियतत्तातितात्मनः। म्रय लब्धबलास्तस्य नाशाय द्रोहिमन्निणः ॥**३**६२॥ .प्रभाः संकोचिताज्ञैस्तैश्चरद्विनिर्वयुर्हे। राज्यं जिक्तीर्षवो भूपाश्चित्रिरे भूम्यनन्तराः ॥३६५॥ तदन्प्राणिताः सर्वे ते ते नानादिगाश्रयाः। श्रासन् राज्यामिषं प्राप्तुं श्येना इव ससंभ्रमाः ।।३६४।। ऋषोत्पन्नभयो राजा न शशाक निजस्थितिं। व्यवस्थापियतुं यत्नच्युतां कारुः शिलामिव ॥३६५॥ चिर्नु से नमाभर्तुस्तिस्मिन् राज्ये विसंष्ठुले । उपायो अस्य स्थितेर्हेतुर्नैकः कस्य न पप्रये ।।३६६।। दृष्टदे । षान् स्थितिं प्राप्तो कृन्याद्स्मानसंशयं । विचिन्येति न सामास्य जगृङ्गर्निजमित्रणः ॥३६७॥ श्रथ निरुर्धुस्ते सन्नद्वाबलैर्नृपमन्दिरं । व्यविहततनाक्रन्दं भेरीरवैरितभैरवैः ॥३६०॥ मदकरिघटाकेतुच्छायानिरुद्धरविप्रभा भवनवलभीः सत्तन्वत्ता दिवापि तमावृताः । तैर्गतुं स्वभुवो निवारितरणैर्दत्ते प्वकाशे ततस्त्यक्तश्रीर्नगरान्तरात् स नृपतिस्तात्पर्यतो निर्ययौ ॥३६१॥

## ॥ प्रथमस्तरङ्गः ॥

म्राज्ञानेयर्जो*ऽङ्करा*जललनाप्रस्थानसंदर्शन <u>ज</u>ुभ्यत् पार्जनाश्रुलाजकणिकाकीर्णैन राजाध्वना । राज्याच्युतस्य बङ्गशः परिवार्रामाः कोशादि तस्य रिपवो व्रज्ञतो विज्ञहः ॥३७०॥ उर्वीहेको विगलितस्य नगेन्द्रशृङ्गाद् व्छीफलादिर्भमादिव गएउशैलाः। रम्यैः शैलपयैर्व्रजन् श्रमवशाच्हायां श्रितः शाखिनामासीनः प्रचलायितेन सुमरुद्धःखं विसस्मार् सः ॥३७१॥ द्गात् पामर्फुत्कृतैः श्रुतिपथप्राप्तैः प्रबुद्धस्वभूत् स्पृष्टोनिर्करवारिभिः सक्सनाः श्रेश्वे निमर्क्कन्निव । नानावीरुत्तृणपरिमलैरुग्रगन्धा वनावीरिम्भः चोभप्रतिकृतशिलाः पिच्छिलाश्चाद्रिकुल्याः ॥३७२॥ क्रान्वा श्रानिर्विप्तिपत्तपच्छायमुग्धाङ्गलेखिर्भ्युत्सङ्गं निक्तितनुभिर्मूहितं तस्य दारैः। पर्यस्ताद्रितटाद्विलोका मुचिरं दूरीभवन्मएउलं द्रागामत्त्रियतुं तक्त्सु नृपतेर्दारेषु पुष्पाञ्जलीन् ॥३७३॥ न्नीणीपृष्टविकीर्णपत्ततिनमत्तुएउं स्वनीउस्थितैः मावेगं गिरिकन्द्रामु पततां वृन्दैरपि क्रन्दितं । स्तन्युगतलनदस्रस्तमूद्वीशुकानां

त्रिकवलनिवलोमं वीच्य दूरात् स्वदेशं ॥३७४॥
अवकृत रुद्तीनां मालिविन्यस्तिकृतः
पिष्य नृपविनतानामश्रुभिर्निर्कराम्भः ।
प्रीतिस्थिर्येरुचितवचनाचित्रयाशोकशाल्या
निर्व्याज्ञाज्ञाग्रक्णगुरुभिस्तिश्च तैश्चापचारैः ।
तस्य स्नेक्षाड्डपगतवतो राज्यविश्वंशडःखं मन्दीचक्रुः
स्वभुवि सुजना भूपतेर्भूमिपालाः ॥३०५॥
रित श्रीकाश्मीर्कमकामात्यचम्पकप्रभुमूनोः कङ्कणस्य
कृतौ राजतरङ्गिण्यां प्रथमस्तरङ्गः ।
चतुर्दशाधिकं वर्ष सक्सं नववासराः ।
मासाश्च विगता क्यस्मित्रष्टात्रिंशित राजसु ॥



## ।। त्रय दितीयस्तरङ्गः ॥

विहितमत्रगाः शृङ्गाग्राभ्यां धनुर्घिटतं तथा नर्करिनोर्देक्हाई।भ्यं गणं प्रतिगृह्धतः। विविधघटनावालभ्यानां निधेरुचिता विभार्जयति ललनापुम्भागाभ्यां शरीरविनिर्मितिः ॥१॥ भूयो राज्यार्ज नोघोगस्तेनात्यज्यत भूभुजा। जर्सा शमिवाएया च कर्णमूलमवाप्तया ।।२।। म्रनयद्विनयोदात्तः समं स्वविषयेण तान्। विषयान् वशिनामग्यः स तान् पञ्चापि विस्मृतिं ॥३॥ धावन् राज्येच्छ्या दुर्गागत्तिकायां स्वमित्रिभिः। कालेन स्थापिता बद्देत्यभ्यधायि तु कैर्पि ॥ ।।।।। श्रथ प्रतापादित्याख्यस्तैरानीय दिगत्तरात्। विक्रमादित्यभूभर्तुर्ज्ञातिरत्राभ्यषिच्यत ॥५॥ शकारिर्विक्रमादित्य इति संभ्रममाभितैः। ग्रन्यैर्त्रान्यथालेखि विसंवादि कदर्थितं ॥६॥ इदं स्वभेदविधुरं कृषीदीनां धराभुतां । कचित् कालमभूद्वेाड्यं ततः प्रभृति मण्डलं ॥७॥

ग्रसपूर्वापि तेनावीं सपूर्वेवं महीभुजा। लालिता कृद्यज्ञेन पत्या नवैवधूरिव ॥ छ।। भुक्ता ढात्रिंशतं वर्षान् भुवं तस्मिन् दिवं गते । जलाकास्तत्सुता भूमेभूषणां समयग्रत ॥ १॥ पितुरेव समं कालं वृद्धिकेतोः स दिख्ते। विषुवत् पूर्णशीतांशुरिव शीतेतरार्चिषः ॥१०॥ म्रथ वाक्पुष्टया साई देव्या दिव्यप्रभावया । भुवं तत्प्रभवोऽभुज्ञत् तुर्ज्ञीना रज्ञयन् प्रजाः ॥११॥ दम्पतीभ्यामियं ताभ्यामभूष्यत वसुन्धरा। गङ्गामृगाङ्काखाउाभ्यां तराभूरिव धूर्तरेः ॥१२॥ मएउलं साध्वधत्तां ता नानावर्णमनारमं । शतऋदापयावाहै। माहेन्द्रमिव कार्मुकं ॥१३॥ चक्राते च मक्ताभागा विश्वमाभर्णां भुवः। तुङ्गेश्वरं क्रावामं कतिकाख्यं च पत्तनं ॥१४॥ क्वचिन्मार्वराज्यातः स्थाने चएउातपोज्ज्वले । तत्प्रभावेण फलितं वृत्तीस्तत्वणरोपितैः ॥ १५॥ नावां सर्वजनप्रेद्यं यश्चक्रे स मक्षकवेः। द्वैपायनमुनेर्शस्तत्काले चन्द्रकाण्भवत् ॥१६॥ तयोः प्रभावमाक्।त्स्यज्ञिज्ञासार्धमिवोद्यता । प्रजासु इःसक्ता जातु व्यापदैर्वा व्यज्ञम्भत ॥१७॥ पाकान्मुखशर्च्हालिच्ह्ने कैंदारमण्डले। माप्ति भाद्रपदे जनमात् पपात तुहिनं महत् ॥१६॥ तिस्मन् विश्वचयोग्रुक्तकालारृक्तितोपमे । न्यमङ्जन् शालयः साकं प्रजानां जीविताशया ॥११॥ श्रयासीत् चुत्परिचामजनप्रेतकुलाकुलः। प्राकारो निरयस्येव घोरो इर्भिचविद्मवः ॥२०॥ पत्नीप्रीतिं मुतस्नेकं पितृदािचाप्यमातुरः। कुन्निम्भरिः नुडुत्तप्ता विसस्माराखिलो जनः ॥ २१॥ नुत्तापाद्यस्मर्न् लङ्गामभिमानं कुलोन्नतिं। ग्रशनाकृं क्रियाघाता लोको लच्मीकटाचितः ॥ १२॥ त्तामं कण्ठगतप्राणं याचमानं सुतं पिता। मुता वा पितरं त्यक्ता चकार स्वस्य पोषणं ॥२३॥ स्राप्वस्थिशेषे वीभन्से स्वदेहे ५ हं क्रियावता । म्रभूद्रोड्यार्थिनां युद्धं प्रेतानामिव देहिनां ।।२४।। रुवाभिभाषी चुत्वामो घारो दिच्चिवाणी विपन्। एक एको जगड्डीविश्यिष स्वात्मपोषणां ॥ १५॥ तस्मिन् मकाभये घारे प्राणिनामतिद्वःसके । दृरशे लोकनाथस्य तस्यैव करुणाईता ।। २६।।

निवारितप्रतीहारः स र्ह्निःषधिशोभिना । दर्शनिनैव दीनानामलक्मीक्कममक्किनत् ॥२७॥ सप्त्रीका निज्ञैः काशैः संचयमित्रिणामपि। क्रीतात्रः स दिवारात्रं प्राणिनः समजीवयत् ॥२६॥ ग्रटवीषु श्मशानेषु रथ्यास्ववसंघेषु च । जुत्ज्ञामः ज्माभुजा तेन निक् कश्चिडपैज्यत ॥२१॥ ग्रता निःशेषितधनः चीणात्रां वीच्यं मेदिनीं। चपायामेकदा देवीमेवमूचे सुडःखितः ॥३०॥ देव्यस्मद्पचारेण ध्रुवं केनापि इस्तरा। जाता निरूपराधानां जनानां व्यापदीदृशी ॥५१॥ धिञ्चामधन्यं यस्याग्रे लोको प्यं शोकपीडितः। पश्यन्नशर्णामुर्वीमनुग्रान्ह्या विपद्यते ॥ ३२॥ प्रज्ञा निःशरणा एता ग्रन्योन्यं बान्धवाज्ञिताः । श्ररिता भये अमुष्मिन् किं कार्य जीवितेन मे ॥ ३३॥ यया कयञ्चिल्लोकोऽयं दिनान्येतानि यत्नतः। मयातिवाक्तिाः सर्वेन च काे पि व्यपस्तत ।।३४।। ग्रतिक्रान्तप्रभावेयं कालदै।शाल्यपीडिता। निष्किञ्चनाच संज्ञाता पृष्टिवी गतगौरवा ॥३५॥ तिदमाः सर्वता मग्ना दारुणे व्यसनार्णवे।

## ॥ द्वितीयस्तरङ्गः ॥

उपायः कतमस्तावत् समुद्धतुं ∤तमः प्रजाः ॥३६॥ निरालोको हि लोको प्यं उदिनयस्तभास्करः । कालरात्रिकुलैर्विश्वक्परीत इव वर्तते ॥३०॥ क्षिमसंखात दुर्लिध्य चितिभृदु इतिर्गमाः। बद्धार्कुलायस्थवगविद्ववशा जनाः ॥३०॥ शूराश्च मतिमत्तश्च विद्यावत्तश्च जत्तवः । कालदौरात्म्यतः पश्य जाता निक्तयाग्यताः ॥३१॥ ग्राशाः काञ्चनपुष्पकुदालकुलच्छ्त्रा न काः द्मातले सीजन्यामृतवर्षिभिस्तिलिकतं सेव्यैर्न किं मण्डलं। पन्यानः मुचिरोपचार्रुचिरैर्व्याप्ता न कैः मंस्तुतैस्तेषामत्र न प्रति निङ्कतगुणाः कालेन ये माहिताः ॥४०॥ तदेष गलितोपाया बुक्तोमि ज्वलने तनुं। न तु द्रष्ट्रं समर्थी अस्मि प्रज्ञानां नाशमीदृशं ॥४१॥ धन्यास्ते पृथिवीपालाः सुखं ये निशि शेरते । पारान् पुचानिव पुरः सर्वतो वीच्य निर्वृतान् ॥४२॥ रत्युक्ता करुणाविष्टा मुखमाच्हाया वाससा । निपत्य तल्पे निःशङ्कं भ्रोद पृथिवीपतिः ॥ १३॥ निर्वातिस्तिमितैदी पैरुद्वीवैः कीतुकादिव। वीच्यमाणाथ तं देवी जगाद जगतीभुजं ।। ४४।।

निवारितप्रतीहारः स र्त्तिःषधिशोभिना । दर्शनिनैव दीनानामलक्मीक्कममिक्कनत् ॥२७॥ सपत्नीका निज्ञैः काशैः संचयैर्मित्वणामपि । क्रीतात्रः स दिवारात्रं प्राणिनः समजीवयत् ॥२६॥ ग्रटवीषु श्मशानेषु रथ्यास्ववसंघेषु च। नुत्नामः च्माभुजा तेन निक् कश्चिरुपैच्यत ॥२१॥ म्रता निःशेषितधनः चीणात्रां वीच्य मेदिनीं। त्तपायामेकदा देवीमेवमूचे सुडःखितः ॥५०॥ देव्यस्मद्पचारेण ध्रुवं केनापि इस्तरा। जाता निरूपराधानां जनानां व्यापदीदृशी ॥ ३१॥ धिझामधन्यं बस्याग्रे लोको ७यं शोकपी उतः। पश्यत्रशरणामुर्विमनुग्रान्ह्या विपद्यते ॥ ३२॥ प्रज्ञा निःशरणा एता ग्रन्योन्यं बान्धवोक्तिताः। श्ररिता भये अमुष्मिन् किं कार्यं जीवितेन मे ॥ ३३॥ यथा कथिद्धिलोको प्यं दिनान्येतानि यत्नतः। मयातिवाक्तिः। सर्वेन च काे पि व्यपयत ।।३४।। त्रतिक्रात्तप्रभावेयं कालदेशात्म्यपीउिता। निष्किञ्चनाय संज्ञाता पृष्टिवी गतगौरवा ॥३५॥ तदिमाः सर्वता मग्ना दारुणे व्यसनार्णवे।

## ।। द्वितीयस्तरङ्गः ॥

उपायः कतमस्तावत् समुद्धर्तुं∤द्धमः प्रजाः ॥३६॥ निरालोको कि लोको ७ यं इदिन यस्तभास्करः । कालरात्रिकुलैर्विश्वक्परीत इव वर्तते ॥३०॥ हिमसंखात उर्लेध चितिभृदु इनिर्गमाः। बद्धदार्क्लायस्थलगवदिवशा जनाः ॥३६॥ शूराश्च मतिमत्तश्च विद्यावत्तश्च जत्तवः । कालदीरात्म्यतः पश्य जाता निक्तयाग्यताः ॥३१॥ ग्राशाः काञ्चनपुष्पकुदालकुलच्छ्त्रा न काः द्रमातले माजन्यामृतवर्षिभिस्तिलिकतं सेव्यैर्न किं मण्डलं। पन्यानः मुचिरोपचार्रुचिरैर्व्याप्ता न कैः संस्तुतैस्तेषामत्र न सित निङ्गतगुणाः कालेन ये नाहिताः ॥४०॥ तदेष गलितोपाया बुक्तोमि ज्वलने तनुं। न तु द्रष्टुं समर्थी अस्म प्रज्ञानां नाशमीदृशं ।। ४५।। धन्यास्ते पृथिवीपालाः सुखं ये निशि शेर्ते । पारान् पुत्तानिव पुरः सर्वतो वीच्य निर्वृतान् ॥४२॥ इत्युक्ता करुणाविष्टा मुखमाच्हाय वाससा । निपत्य तल्पे निःशङ्कं रुरोद् पृथिवीपतिः ॥ ४३॥ निर्वातिस्तिमितेदी पैरुद्वीवैः कातुकादिव। वीक्यमाणाय तं देवी जगाद जगतीभुजं ॥ १८।।

राजन् प्रजानां कुकृतैः का ज्यं मतिविपर्ययः। येनेतर इव स्वैरमधीरोचितभीक्से ॥ ४५॥ यसाध्यानि इःखानि हेत्तं न प्रभविष्ण्ता । तन्मकीपाल मक्तां मक्त्वस्य किमङ्गनं ॥ १६॥ कः शक्रः कतमः स्रष्टा वराकःकतमो यमः। सत्यव्रतानां भूपानां कर्त् शासनलङ्गनं ॥४७॥ पत्या भक्तिव्रतं स्त्रीणामद्रोक्ते मिल्लणां व्रतं। प्रजान्पालने जनन्यकर्मता भूभृतां व्रतं ॥ १६॥ उत्तिष्ठ व्रतिनामय्य क्व विपर्धेति मुद्धचः। प्रजापाल प्रजानां ते नास्त्येव ज्ञत्कृतं भयं ।।४१।। इति संरम्भतः प्रोक्ते तयानुध्याय देवताः । प्रतिगेक् गतप्राणः कपोतिनवक्रीज्यतत् ॥५०॥ प्रातस्तत्रृपतिवीद्यं व्यरंसीत् मरणोग्यमात् । प्रजाश्च प्रत्यकुं प्राप्तैः कपोतैजी वितं द्धः ॥५१॥ वस्त्वतरं किमपि तत् साध्वी नूनं सप्तर्ज सा । जनताजीवितावास्यै न कपातास्तु तेज्भवन् ॥५१॥ तादृशं निक् निर्व्यातप्राणिकारूण्यशालिना । क्तिंसया धर्मचर्यायाः शक्यं चापि कलङ्कनं ॥५३॥ श्रभविवर्मलं व्याम देवीकृत्यैः सक् क्रमात्।

साकं भूपालशोकेन दुर्भिन्नं √ शमं ययौ ॥५४॥ मा भूतिविभवोद्यमयकारं दिजन्मना । सती कतीमुषं चक्रे रामुषं चापकत्न्मषा ।।५५।। वर्षैः षद्त्रिंशता शांते पत्या विरुक्ते। ज्वरः। तत्यज्ञे ज्वलनज्वालानलिनप्रच्ह्दे तया ॥५६॥ सा यत्र शुचिचारित्रा विपन्नं पतिमन्वगात्। स्यानं जनस्तद्वाकपुष्टाठवीत्यखापि गखते ॥५७॥ चारुचारित्रया तत्र तया सत्रेऽवतारिते। नानापवागतानावसार्वेश्यापि भुज्यते ॥ ५०॥ ग्राभ्यामभ्यधिकं कर्तुं शक्तिः कस्येति निश्चितं । विचिन्त्यारोचकी धाता नापत्यं निर्ममे तयाः ॥५१॥ वेधाः परां धुरमुपैति परीत्तकाणां इत्तोः फलप्रजनने न कृतश्रमा यः। विस्मारितोडुरसुधारसयोग्यतां तु तस्माइदेत्य किमिवाभ्यधिकं विद्ध्यात् ॥६०॥ दीर्घडि दिननष्टार्कराष्ट्रमात्मापचारतः। ज्ञाता राज्यग्रिसादेकं सा चकारेति केचन ॥६१॥ ततो अन्यकुलजो राजा विजयो अष्टावभूत् समाः। पत्तनेन परीतं यचकार विजये धरं।। ६२।।

मुता मङ्गीमङ्गेन्द्रस्य जयेन्द्रस्तस्य भूपतेः। च्मामाजामुभुजो राजा बुभाजाय भूयप्रयः ॥ ६५॥ त्रलोलकीर्त्तिकछोलडुकूलवलनोड्डवलां। वभार् यद्भवस्तम्भा वयश्रीशालभन्निका ॥ ६४॥ तस्याभृदद्गतादन्तभवभक्तिविभूषितः। राज्ञः सन्धिमतिनीम मस्त्री मतिमतां वरः ॥ ६५॥ नास्त्युपायः स संसारे काे पि यो पोक्तितं चनः भूपालमत्तकरिणामेषां चपलकर्णतां ॥ ६६॥ त्रत्यद्भतमितः शंकाः साज्यमुक्तेति यद्विरैः। तस्मिन् धीसचिवे देषस्तेनाग्राच्यत भूभृजा ॥६०॥ निवारितप्रवेशाज्य सकापस्तमकृत्कं । निनाय कृतसर्वस्वं यावदायुर्दि रहतां ।। ६०।। तस्य भूपतिविद्वेषयीष्माष्मपरिशोषिणः। त्राप्यायं राजपुरुषा वार्त्तियापि न चक्रिरे ।। ६१।। गिरं गभीरो गृह्णाति च्माभृखावत्तद्यगाः। उक्तानुवादिनस्तावद्यक्तं प्रतिरवा इव ।।७०।। स तु राजविरुद्धवदारिद्याभ्यां न विव्यये। गतप्रत्यूक्या प्रीतः प्राप्तया क्रसेवया ।।७१।। श्रय भाव्यर्थमाहात्म्यात् पप्रये प्रतिमन्दिरं ।

राज्यं सन्धिमतेभीवीत्यश्रुता(पे सरस्वती ॥७५॥ नाचोदिता वाक्चरतीत्यातिभ्यः श्रुतवान् नृपः'। ततः संभूतसत्त्रासः कारावेश्मनि तं व्यधात् ॥७३॥. तत्र तस्योग्रनिगर्डैः पीडिताङ्घेर्विशुष्यतः । पूर्णीऽभूद्शमो वर्षी भूपतेश्चायुषोऽवधिः ॥७४॥ निष्युच्नः स मङ्गीपाला मुमूर्षुद्दाङ्माद्दे । रोगोत्यया पीडया च चित्तया च तदीयया ॥७५॥ ऊष्मायमाणो विद्वेषवक्षिना ज्वलतानिशं। न विना तह्यं मेने भवितव्यप्रतिक्रियां ॥ ७६॥ भाव्यर्थस्य बुधाः कुर्पुरुपायं स्यगनाय यं । स ठ्वापावृतं द्वारं ज्ञेयं दैवेन कल्पितं ।।७७।। द्ग्धाङ्गार्कद्म्बके विलुठतः स्ताकोन्मिषत्तेज्ञसा वेधा वक्किकणस्य शक्तिमतुलामाधातुकामा क्ठात्। तिर्त्रिवीपणिमच्छ्तः प्रतनुते पुंसः समीपिस्थिते सत्तापद्गुतभूरिसर्पिषि घटे पानीयकुम्भभ्रमं ॥ ७६॥ ग्रय राजाज्ञया क्रूरैर्वधकर्माधिकारिभिः। निशि सन्धिमतिः शूले समारोव्य विपादितः ॥७१॥ प्रातशूले श्रुते तस्मिन् शाकशङ्कर्मकीपतेः। निरगाद्रोगभग्नस्य पूर्वे पश्चात् तु जीवितं ॥ ६०॥

सप्तत्रिंशतिवर्षेषु यातेष्वस्मिन् निरन्वये । प्रशान्तभूमिपालाभूत् कतिचिद्चिसानि भूः ॥ दश।। श्रव सन्धिमतिं बुङ्गा तथा व्यापादितं गुरोः । ईशानाच्यस्य कृद्यं विवशं वशिना ज्यभूत् ॥ दशा शिरीप इव संसारे सुखोईके मनीपिणां। क्तानृशंस्यं तद्वसिवैकमवशिष्यते ॥ ६३॥ स श्मशानभुवं प्रायादनायस्येव शुष्यतः । कर्त् विनयिनस्तस्य स्वोचितामत्तसिक्रयां ॥ घ्रे॥ तं चास्थिशेषमद्रात्तीत् कृष्यमाणं बलादृकैः। शूलमूलाववद्वास्थिषाउावष्टम्भनिश्चलं ॥ ६५॥ समीरेण समाकीणीं मुण्डर्न्ध्रायनिर्गतिः। ध्वनितेरनुशोचत्तमिवावस्यां तथाविधां ॥ ६६॥ क्त वत्स द्रष्टुमीदृक् ते जीवाम्यखेति वादिना। तस्याकृष्यत शूलान्तः प्रोतं तेनाथ कीकसं ।। व्या वेष्टिताङ्घ्रं शिरःशीर्णैस्तत्कचैर्धृतिधूसरैः। म्रनिषीत् तं स कंकात्नं वार्यन् भाषता वृकान् ।। द्रा उचितां सित्क्रियां कर्तुं ततस्तस्य समुखतः। भाले विधातृलिखितं श्लोकमेतमवाचयत् ॥ ६१॥ यावज्जीवं दरिद्रवं दशवर्षाणि बन्धनं ।

शुलस्य पृष्ठे मर्गां पुना राजी भविष्यति ॥ १०॥ पादत्रयस्य दृष्टार्थः श्लोकस्यांनीत् म्योगवित् ।' द्रष्टच्ये तूर्यपादार्थे प्रत्यये कीतुकान्वितः ॥११॥ म्रचित्रय**च सं**भ्रातः कथमेतद्भविष्यति । उवाच च विधेः शक्तिमचिन्यां कलयंश्चिरं ॥१२॥ तत् तत् कर्मव्यतिकरकृतः पारतत्वानुरोधात् सङ्जाः सर्वे व्यवितिक्ठेन्मूलनाय प्रयतात्। चित्रं तत्राप्युद्यति विधेः शक्तिरत्यद्भतेयं यन्माक्तात्म्यादिविधघटनासिद्धया निर्निरीधाः ॥१३॥ मणिपूरपुरे पार्थे निकृतं समजीवयत् । फणिकन्याप्रभावेण सर्वाञ्चर्यनिधिर्विधिः ॥१४॥ द्रोणपुचास्त्रनिर्दग्धं मातुर्गिभे परीचितं । त्रीवयन् कृष्णामाहात्म्याद्वाता धुर्यो ४ धिकारिणं ।। १५।। कचं भस्मीकृतं दैत्यैनीगांस्तार्ज्ञेण भिन्ततान्। पुनर्जीविषितुं को वा दैवादन्यः प्रगल्भते ॥१६॥ इत्युक्ता भाविनो र्थास्य द्रष्टुं सिद्धिं समुखतः। तत्रैव बद्धवसतिः कङ्कालं स ररच तं ॥१०॥ ग्रयार्डरात्रे निर्निद्रस्तयैवाङ्गतचित्तया । धूपाधिवासमीशाना व्रातवान् दिव्यमेकदा ॥ १०॥

उच्चाउवादनादगडोद्दृष्टघाडीईराङ्गतैः। चाउँर्रमरुनिर्घोषैर्घर्षे श्रुतवान् ध्वनि ॥ ११॥ उद्वारिततमारिः स ततः पितृवनावनी । द्दर्श योगिनीस्तेजःपरिवेषात्तरस्थितः ॥१००॥ तासां संभ्रममाकाप्य कङ्कालं चापवाहितं। ईशानस्तां श्मशानावीं धृतासिश्चिकता यया ॥१०१॥ श्रवापश्यत् तरुच्छन्नः शायितं माउलात्तरे । सन्धीयमानसर्वाङ्गं कङ्कात्तं योगिनीगणैः ॥१०२॥ उल्लसदरसंभोगवाञ्हामखपदेवताः। वीरालाभात् समन्विष्य कङ्कालं तमपाक्रन् ॥१०३॥ व्कमेकं स्वमङ्गं च विनिधाय चणादय। कुतो प्यानीय पुंलच्मपूर्णीङ्गं तं प्रचिक्रिरे ॥१०४॥ श्रय पुर्यष्टकथ्राम्यदनाक्रालान्यविग्रहं। योगेनाकृष्य योगिन्यस्तत्र सन्धिमतेर्न्यधुः ॥१०५॥ ततः सुप्तोत्थित इव प्रभुद्वियविलेपनः। समभुज्यत ताभिः स यथेच्छ्ं चक्रनायकः ॥१०६॥ ईशानस्तस्य देवीनां वितीर्णाङ्गकृतिं पुनः। त्तपायां चीयमाणायां चिकतः पर्यशङ्कत ॥१०७॥ नदंस्तद्रज्ञया धीरः स च तत् स्थानमाययौ।

तच योगेश्वरीचक्रं चित्रमन्त्रं धीयत ॥१००॥ ग्रयाश्र्यत वाक् तासां मार्भूदीशान् भीस्तव। ' नास्त्यङ्गक्षानिरस्माकं वृते चास्मिन् न वचना ॥२०१॥ श्रस्मद्वराद्दिव्यवपुः सन्धितः सन्धिमानसा । **त्रार्यवादार्यराजां ख्यः** ख्याता भुवि भविष्यति ॥ ११०॥ तता दिव्याम्बरः स्रग्वी दिव्यभूषणभूषितः। ववन्दे सन्धिमान् प्रकुः प्राप्तपूर्वस्मृतिर्गुरुं ॥१११॥ ईशाना पि तमालिंग्य स्वप्नेष्वपि सुडुर्लीमं । भूमिकामाललम्भे कामिति का वतुमर्रुति ॥११२॥ ग्रसारं च विचित्रं च संसारं ध्यायतोर्मियः । विवेकविशदा तत्र प्रावर्तत तयोः कथा ॥११३॥ श्रय वार्त्ती विदिवेमां कुतोऽपि नगरीकसः। सबालवृद्धाः सामात्यास्तमेवोद्देशमाययुः ॥११४॥ पूर्वीकृतिविसंवादाइमा नायं स इत्यथ। तेनाहिखत संवासिनिखिलान् पृच्हता वचः ॥११५॥ श्रर्थानां शासितुं राष्ट्रं पौराणामपराजनं । साज्न्वमन्यत कृष्ठेण निस्पृकः शासनादुरोः ॥ १२६॥ प्रापच्योपवनापात्तं तं दिव्याकृतिशोभिनं । सतुर्यं स्नापयामासुर्भिषेकाम्बुभिर्दिजाः ।।११७।।

नवराजोचिताचारे न स शिक्षामपेचता। दृष्टकमी समस्तास्तु निस्तुषाः प्रक्रिया व्यधात् ॥११६॥ स राजाचितनेपच्चः पाराशीं घीषशाभिनीं। ·सीधोन्मिपञ्चाज्ञवर्षी संसैन्यां प्राविशत् पुरीं ।।१११।। तस्मिन् विरज्ञित प्राज्यमाक्रामित नृपासनं। ग्राचक्राम प्रजा व्यापन देवी न च मानुषी ।।१२०।। प्राहर्न् सृद्यं तस्य शृङ्गारहितविभ्रमाः। नितम्बिन्या वनभुवः शमिना न तु योषितः ॥१५१॥ वनप्रसूनसंपर्कपुण्यगन्धैस्तपस्विनां। कर्पूर्धूपसुरभिः करैः स्पृष्टः स पिप्रिये ।। २११।। भूतेशवर्द्धमानेशविजयेशानपश्यतः। नियमो राजकार्येषु तस्याभूत् प्रतिवासरं ॥१२३॥ क्रायतनसोपानचालनाम्भःकणाञ्चितैः। संस्पृष्टः पवनैः सोऽभूदानन्दास्पन्दविग्रहः।।१२४।। पूर्वपूजापनयने निराउम्बर्सुन्दरः। तेनैव द्रष्टुमज्ञायि स्तपितो विजयेश्वरः ॥१२५॥ लिङ्गपीठलुठत्स्नानकुम्भाम्भः चोभभूर्ध्वनिः। शयानस्याप्यभूत् तस्य वल्लामो वल्लकीदिषः ॥१२६॥ तापसैर्भस्मरुद्राच्चत्ररात्रूराङ्कितैर्बभा।

तस्य माक्टेश्वरी पर्षदिव भूमिपताः सभा ।।१२७।। शिवलिङ्गसक्सस्य प्रतिष्ठाकर्मीण प्रभाः। प्रतिज्ञा प्रत्यहं तस्य नाभूदिघिता क्वचित् ॥१२०॥ प्रसादात् तद्निष्यत्ता शिलामुत्कीर्यं कल्पिता । सक्सिलिङ्गी तइत्यैः सर्व ताज्यापि दृश्यते ॥१२१॥ तासु तासु स वापीषु लिङ्गव्याजाद्रोपयत्। स्वपुण्यपुण्डरीकानां जन्मने ४ चपरम्परां ।। १६०।। स्याने स्थाने जलालश्च बहुसंख्यैनिवेशितैः। ग्रनयत्रर्मदाभङ्गिं शिवलिङ्गैस्तरङ्गिणीं ॥१६१॥ प्रतिलिङ्गं मङ्ग्यामाः प्रत्यपाचन तेन ये। पर्षदामया तद्गोगः कालेनालर्डिमागतः ॥१६२॥ ग्रकरोत् स मकारुम्यैर्मकालिङ्गिर्मकावृषैः। मक्तिशूलैर्मकृतीं मक्तामाकृष्यरो मकीं ॥१३३॥ कृता सन्धीश्वरं देक्सन्धानिपतृकानने । ईशानस्य गुरोनीमा व्यधादीशेश्वरं हरं ॥१३४॥ खेदां च भीमां देवीं च देशां श्वान्यान् पदे पदे। समठप्रतिमालिङ्गिर्द्धम्यैर्निन्ये मकार्घातां ॥१३५॥ स्वयंभूभिश्च तीर्धिश्च पूतं भक्तिविभूषितः। स एवं भातुमज्ञासीत् प्राज्ञः काश्मीर्माएउलं ॥१३६॥

स्नातस्य निर्कराम्भाभिः पुष्पलिङ्गार्च नात्सवैः। राज्ञस्तस्य वनार्वीषु मासः पुष्पाकरो यया ।। १३७।। सःचातिरम्यः काश्मीरो प्रयीष्मत्रिदिवर्द्धर्लभः। ' हिमलिङ्गार्चनैः प्रायाद्दनातेषु कृतार्थतां ।। १३०।। फुलाब्जषएउम्हाशाः प्राप्य पुष्करिणीतरीः । लक्मीसखः स खाउँन्डुचूडाध्यानपरोज्भवत् ॥१३१॥ नीलात्यलवतीर्वापीरगस्त्यादयनिर्विषाः। **अवगाक्य क्राचीभिः शरदं निर्विवश मः ॥१४०॥** सार्ड तपोधनैस्तैस्तैर्भजता जागरोत्सवान्। तस्याभूवन् भुवोभर्तुरमोघा माघरात्रयः ॥१४१॥ त्रत्यद्भतं राज्यलाभिनत्यं स फलयन् कृती। पञ्चाशतं त्रिवर्षीनामत्यक्रामत् स वत्सरान् ॥ १४२॥ शमव्यसनिनस्तस्य राज्यकार्याणयपश्यतः। तस्मिन् काले प्रकृतयो विरागं प्रतिपेदिरे ॥१४३॥ ग्रन्वैष्यत नृपस्ताभिः कश्चिद्राज्याय शुश्रुवे । राजपुत्री जिगीषुश्च श्रीमान् याधिष्ठिरे कुले ॥१८४॥ ज़्गोप गोपादित्याख्यः काश्मीरिन्द्रजिगीषया । युधिष्ठिरप्रपात्तं हि गान्धाराधिपतिस्तदा ॥ १८५॥ वसन्नपास्तसाम्राज्यः स तत्र तनयं क्रमात्।

म्रवाप लच्चणिदिवीरमाघं मेघलीकृतं ।।१४६॥ स तत्र पित्रादेशाँदैष्णवान्वयंजन्मनः। राष्ट्रं प्राग्ड्योतिषेन्द्रस्य यया कन्यास्वयंवरे ।।१४७।। तत्र तं वारुणं इत्रं हायया राजसिवी। भेजे वरस्रजा राजकन्यका चामृतप्रभा ।।१४०॥ तेन तस्य निमित्तेन वृद्धिमागामिनीं जनाः। त्रज्ञाननम्बुवारुस्य पाश्चात्येनेव वायुना ।।१<u>४</u>१॥ राज्ञा कि नरकेणैतदरुणाडुष्णवार्णां। म्रानीतमकरोच्हायां न विना चक्रवर्त्तिनं ॥१५०॥ तमितकं पितुः प्राप्तं पत्था लब्स्या च संश्रितं। भुवा निमत्त्रयामासुर्मित्रिणा वंश्ययाग्यया ॥१५१॥ ग्रयार्यराजो विज्ञाय स्वराज्यं भेद्जर्जरं । प्रतिचक्रे न शक्रो पि तस्या तत् त्यक्तुमृत्सुकः ॥ १५२॥ त्रचित्रयच सत्यं में संप्रीतो भूतभावनः। सिद्धिविधानभूदीर्घानपाकर्तुं समुखतः ॥१५३॥ कृत्ये बङ्गिन निष्याखे श्रमात् कौसीखमाश्रयन्। प्रावृषीवाध्वेगा दिष्ठा माहिता अस्म न निद्रया ।।१५४॥ स्वक्ले त्यज्ञता लक्मीं विरक्तां बन्धकीमिव। क्ठिनवीसनत्रीडा दिष्या नासादिता मया ॥१५५॥

शैलूपस्येव मे राज्यरङ्गे अस्तान् वल्गतिश्चरं । निर्व्युहाचपि वैरस्यं दिष्या न प्रेत्तकागताः ॥१५६॥ दिष्ठा सदैव वैमुख्यमुचैरुद्वाषयन् श्रियः । त्यागन्तिमें भीता अस्मि विकत्यन इवाह्वे ॥१५७॥ इति संचित्रयन्नतः सर्वत्यागीन्मूखा नृपः। मनाराज्यानि कुर्वाणा दरिद्र इव पिप्रिये ॥१५८॥ ग्रन्येखुः प्रकृतीः सर्वाः सन्निपत्य सभान्ने । ताभ्यः प्रत्यर्पयन्यासमिव राज्यं सुरिन्ततं ॥१५१॥ उज्जितं स्वेच्छ्या तच्च प्रयह्मेनापि नाशकत्। तं स्वीकार्यितुं कश्चित् फणीन्द्रमिव कञ्चकं ॥१६०॥ श्रचीलिङ्गम्पादाय सो ७ थ प्राया दुद्भुषः । धीतवासा निरुष्णीषः पद्मामेव प्रजेश्वरः ॥१६१॥ तस्य पादार्पितदृशो ब्रज्ञता मानिनः प्रभाः। पन्यानं जगृङ्गः पारा निःशब्दस्रवदस्रवः ॥१६२॥ स विलंघितगव्यूतिरुपविश्य तरोर्धः। जनमेकैकमुद्धाष्यं न्यवर्तयत सान्त्वयन् ॥१६३॥ पिथ शिखरिणां मूले मूले विलम्ब्य जक्जनान् मितपरिकरो गच्छन्नूई क्रमात् समदृश्यत । गरुनवस्थाः संपूर्वीचैर्त्रजन् स निजापदानद् इव

विनिर्यातः स्तोकैः कृतानुगमेद्द्रज्ञेतः ॥१६४॥ निःशेषं निकटात् स लोकमध्वीमध्ये निरुध्यत्यदं शोकावेशसवाध्यगद्भद्यदं संमान्य चात्सार्य च। भूर्जवक्परिरोधमर्मर्मभिद्राणसिद्धाध्वगश्रेणी मालिमणिप्रभाज्ज्वलगुकागेकुं जगाकुं वनं ॥१६५॥ ग्रय वनसर्सीतरहुमाधःपुरकषरे।द्रसंभृताम्बुपूरां। वसतिमकृत वासरावसाने शुचितरूपछावकल्पिताचतल्पा ।।१६६।। शृङ्गासक्तमितातपाः शवलितच्छायाभुवः शादलैरुत्फुछामलमछिकातलमिलत्सुप्तव्रबस्त्रीबनाः। सध्वानावनपालवेणुर्णितोन्मिश्रैः प्रपाताम्बुभिः श्रातं दुक्षथमागतास्तमनयन् निद्रामद्वराद्रयः ॥१६०॥ वनक्रिसितैः पदे पदे स प्रतिभटतां पटकृध्वनेर्दधानैः। अनुमत रिटतैश्व कर्क रेटाः परिगलितां गमनान्मुखस्त्रियामाम् ॥१६६॥ ऋन्येखुर्विधिवरुपास्य पूर्वसन्ध्यामासन्ने निलनसरस्यपास्तिनद्रः। च्मापालः परिचितसोद्राम्बुतीर्धं नन्दीशाध्युषितमवाप भूतभर्तुः ॥१६१॥

नन्दिन्नेत्रे त्रिभुवनगुरोः सेंब्रुंग्यतस्तत्र यावत् तस्या तावत् स्वयमभिमतावाप्तये जायते सम । भस्मस्मरः सुषिटतज्ञराजूरबन्धा ज्ज्ञसूत्री रुद्राचाङ्कोतर्ठमुनिभिः सस्पृक्तं वीच्यमाणः ॥१७०॥ भ्राम्यच्<u>ञ्</u>रीकएटदत्तव्रतज्ञितनस्हासित्र्रियो भैज्ञकेतार्भिज्ञाधानाग्वतासु प्रतिमुनिनिलयं संथ्रमात्तापसीषु । वृत्तीर्भित्ताकपाले शुचिफलकुसुमश्रेणिभिः पूर्यमाणे मान्या वैराग्ययोगे प्यनुनतनपरप्रार्थनालाघवो प्रभूत् ॥१७१॥ राजानः ॥६॥ स्रादितः राजानः ॥४४॥ यन्या स्रादितः ॥५४३॥ इति श्रीकाश्मीरिकमङ्गामात्यचम्पकप्रभुमूनोः कल्ङ्णास्य कृती राजतरङ्गिएयां दितीयस्तरङ्गः ॥ शतदये वत्सराणामष्टभिः परिवर्जिते । ग्रस्मिन् दितीये व्याख्याताः षद् प्रख्यातगुणा नृपाः ॥



## ॥ तृतीयस्त्र्रेङ्गः ॥

मुचेभाजिनमस्य कुम्भकुक्रे मुक्ताः कुचाग्राचिताः किं भालज्वलनेन कड्जलमतः स्वीकार्यमद्योाः कृते। संधाने वपुरई योः प्रतिवद्त्रेवं निषेधे प्रयक्तेः कर्तव्ये प्रिययोत्तरानुसर्णोखुक्ता हरः पातु वः ॥१॥ म्रयोलसत्पृयुञ्चाधमानिन्युर्मेधवाक्नं। गान्धारविषयं गवा सचिवाधिष्ठिताः प्रजाः ॥२॥ रक्तप्रजस्य भूभर्तुः पश्चाल्लोकानुरञ्जनं । तस्याज्ञायि जनिर्धीतचीमचालनसिन्नमं ॥३॥ म प्नर्वीधिसत्तानामपि सत्तानुकस्पिना । चर्यामुदात्तचरितरत्यशेत मकाशयः ॥४॥ तस्याभिषेके ठ्वाज्ञां धार्यन्ता प्रधिकारिणः। मर्वतो मानमगीदापरहानुद्घोषयन् ॥५॥ कल्याणिना प्राणिबधे तेन राष्ट्राविवारिते । निष्यापां प्रापिता वृत्तिं स्वकाषात् शानिकाद्यः ॥ ६॥ तस्य राज्ये जिनस्येव मार्विदेषिणः प्रभाः । क्रतौ घृतपशुः पिष्टपशुर्भृतवलावभूत् ॥७॥

स मेघवननामानमग्रहारं विनिर्ममे। स युष्टग्रामकृत् पुष्पज्येष्ठा मेथमठं तथा ॥ छ।। भागाय देश्यभिज्ञूणां वल्लभास्यामृतप्रभा । विद्धारमुचैरमृतभवनाख्यमकार्यत् ॥ १॥ देश्यैकदेशाल्ला नाम्नः प्राप्तस्तस्याः पितुर्ग्रुरः । स्तृत्या तद्गाषया प्राक्तो लोस्तान्यास्तूयकार्यकृत् ॥१०॥ चक्रे नउवने राज्ञा यूकदेव्यभिधा वधूः। विकारमङ्गताकारं सपत्नीस्पर्डयोद्यता ॥११॥ श्रर्डे यद्भिन्नवः शिन्नाचारास्तत्रार्पितास्तया । त्रर्डे गार्रुस्थ्यगर्द्याश्च सस्त्रीपुत्रपश्चियः ॥१२॥ श्रयेन्द्रदेवीभवनमिन्द्रदेव्यभिधा व्यधात् विकारं सचतुःशालं स्तूपं भूपप्रियापरा ॥१३॥ **ऋन्याभिः खाद्नामस्माप्रमुखाभिर्नि**जाख्यया । देवीभिस्तस्य सिहता विकारा बक्वः कृताः ॥१४॥ त्रवीकालोइवस्यापि राज्यकालो पस्य भूपतेः। न्यक्कृतादिनृपोद्नैर्वृत्तानैर्द्भुतोऽभवत् ॥१५॥ स विहर्विहरन् जातु भूभृद्गीतैरुदीरितं । चैारश्चीरोज्यमित्यारादशृणोत् क्रन्दितध्वनिं ॥१६॥ कः को अत्र बध्यतां चार इत्युक्ते तने सक्रुधा।

शशामाक्रन्दितध्वाना न च भौरो व्यभाव्यत ॥१७॥ पुनर्दि त्रेदिनैस्तस्य निर्गतस्यायतस्ततः। ग्रभवन्नभयार्थिन्या दित्रा दिव्यप्रभा स्त्रियः ॥१६॥ ताः संश्रुतेप्सितास्तेन रुद्धाधेन कृपाल्ना । म्रभ्यभाषत्त सीमत्तपुज्जिताञ्जलया वचः ॥**१**१॥ देव दिव्यप्रभावेण भुवने भवता धृते। त्रपरस्माद्रयं जातु कस्य स्यात् करुणानिधे ॥२०॥ तदानीं तायदा भूबाच्हाद्यत्ता नभस्तलं। म्रकाएउकर्कापातशङ्किभिः कृषकैर्मृषा ॥ ११॥ पक्तशालिवनस्पीतिर्चान्भितमानसैः। नागास्वत्कापसंरम्भभूमिं ते गमिताः प्रभा ॥ १२॥ ते अस्माकं पतयश्चीरश्चीर इत्यार्त्तभाषितं । श्रुवा देवेन बध्यतामित्यवादि यदा क्रुधा ॥ १३॥ तदा बदाज्ञामात्रेण न्यपतन् पाशवेष्ठिताः। प्रसादः क्रियतां तेषामस्मत्करूणयाधुना ॥२४॥ चतुर्भःकुलकं॥ तदाकर्णावदद्राजा प्रसादविशदाननः। सर्वे ते बन्धनात्रागास्त्यज्यलामिति सस्मितः ॥ १५॥ तया तस्याज्ञया राज्ञो नागा विधुतबन्धनाः । प्रणम्य चर्णा तूर्णे प्रययुः सपरियकाः ॥ २६॥

ग्रय ग्राक्षितुं भूपानाज्ञां हिंशानिवृत्तये। स दिग्जयाय निर्व्याजधर्माचर्यी विनिर्यया ॥ १७॥ ग्रभृद्भीतज्ञनतावेचणञ्चाध्यविक्रमः। स्पृक्णीयो जनस्यापि वदीयविजयोखमः ॥ १६॥ प्रभावविजितान् कृता साे अहिंसादी चितान् नृपान् । त्रर्णातां पत्युरभ्यर्णमवापावर्णवर्जितः ।। ५१।। तत्र तालीवनच्छायामुखविश्रासमैनिकः। युक्तिं दीपातराक्रात्ये जणामतर्व्यचित्रयत् ॥३०॥ श्रय वेलावनापाते तेनात्तीक्रन्दितध्वनिः। मेघवारूनराज्ये पि कृतो प्यमिति शुश्रुवे ॥ ३१॥ तप्तायःशंकुनेवास्त्रीणितः स दुतं ततः । संचारिणातपत्रेण स तत्र वसुधामगात् ॥ ३२॥ म्रपश्यद्य केनापि चिएडकायतनायतः। नरं शवरसेनान्या रुन्यमानमधोमुखं ॥३३॥ • श्रनात्मज्ञ धिगेतत् ते कुकर्मेति मङ्गीभुजा । नर्जितः स भयादेव शवरूम्तं व्यक्तिज्ञपन् ॥५४॥ शिश्मृं पूर्वे में राजन्नयं रोगार्दितः सुतः। कर्मेतद्वितरुक्तमस्य श्रेयोत्नवावहं ॥३५॥ उपहारिनरोधेन सब्य एवं विपद्यते।

बन्धुवर्गमशेषं च विद्येतन्त्रीश्रन्नीवितं ॥३६॥ म्ररापगक्नालब्धमनायं देव रचित्। बङ्गलोकाश्रयं बालं कथमेतम्पेन्नसे ॥३०॥ ग्रयाभ्यधान्मकात्मा स वचाभिः शवरस्य तैः । वध्यस्य दृष्टिपातैश्च विक्तवैर्विवशीकृतः ॥३६॥ किरात कातरी मा भूः स्वयं संरच्यते मया। वङ्गबन्धुस्तव सुता बधो प्रयमबान्धवः ॥३१॥ उपहारीकरोम्येष चिएउकायै स्वविग्रहं। मिय प्रस्र निःशङ्कं जीववेतज्जनद्वयं ॥४०॥ तद्द्रतमकासवचित्तादात्तवविस्मितः । उन्मिषद्रोमकुर्षस्तं ततः स शवरोजभ्यधात् ॥४१॥ ग्रतिकारुण्यमिषतस्तवायं पृथिवीपते। कश्चिन्मतिविपर्यासप्रकारो कृदि रोकृति ॥ ४२॥ त्रैलोक्यजीवितेनापि यो रच्या केलपैव तं। पृथिवीभागसुभगं कथं कार्मुपेन्नसे ॥ १३॥ न मानं न यशा नार्थान् न दारान् न च बान्धवान्। न धर्म न सुतान् भूषा रच्चित्र प्राणतृष्णया ।। १४।। तत् प्रसीद् प्रज्ञानाय मा बध्ये अस्मिन् कृषां कृषाः । शिशुश्चेष प्रजाश्चिता जीवनु विष जीवित ॥४५॥

उपातिकीर्पुरात्मानं दल्लोतीर्घडम्बरैः। म्रर्चयन्निव चाम्एडामयावाच<sup>ं</sup>स पार्थिवः ॥४६। सदाचार्स्थास्वादे के भवतो वनाकसः। 'ज्ञाह्मवीमज्जनप्रीतिं न ज्ञानित मरुस्थिताः ॥<sup>१९</sup>०॥ ध्रुवापायेन कायेन क्रीणतः कीर्त्तिमव्ययां। ममाभीष्टं प्रमार्टुं ते मूह द्वहा व्यमायकः ॥ १६॥ मा वाचः किच्चिद्परं प्रकृर्तुं चेद्रुणा तव । न किं निजक्पाणा मे शक्तः प्रक्राक्तिसदये ॥ १९॥ इत्युक्ता स स्वयं देखमुपक्र्तुं समुखतः। खाउनाय स्वमुाउस्य विकाषं शस्त्रमाद्दे ॥५०॥ ततः प्रकृतिकामस्य तस्य खुकुसुमैः शिरः। कर्श्च दिव्यवपुषा रुद्धः केनाव्यतायत ।।५१।। म्रथापस्यत् तथा भूतः कञ्चिद्दिच्याकृतिं पुरः। न चिएउकां न तं बध्यं न किरातं न दारकं ॥५१॥ स तं दिव्यस्तद्वादीन्मां वं सचवशीकृतं। विद्धि मध्यमलोकेन्द्रो वरुणां करुणानिधे ॥५३॥ यदेतत् वामुपास्ते प्य इत्तं तन्मत्पुरात् पुरा । मकावला परुरद्रीमः पुराणः स्वसुरस्तव ॥५४॥ रसातलैकतिलकं माक्तात्म्यविदं विना।

उपद्रवाः प्राणक्राः पीराणां क्षः पदे पदे ।।५५॥ तिद्दं प्राप्तुकामेन वदौदार्यं परीचितं। करुणामय मायेयं निरमायि मयेदशी ॥५६॥ वदादियीं व्यधान्तन् व्यसून् वसुकुलात्मतः । प्रायश्चित्तममारेण चरसीव तदेनसः ॥५०॥ भयस्पृक्षाजनकयोर्धरणीधरणोचिते । शेषदेके विषोद्गार्फणार्बीषयोरिव ॥५६॥ तमःप्रकाशावक्योस्तेतः क्रालदिगलरे । उपर्वु धे धूमजालज्वालापछावयारिव ।।५१।। त्तमाप्यायक्रियाभाजाः रुद्धतेजस्विमएउले । प्रावृद्पयोद्ङ्ने ४ क्नि सत्तापासार्योरिव ।। ६०।। द्वयोरालोकितं चित्रं जन्मैकस्मिन् महाकुले। तस्य त्रिकारिक्लुश्च तवाव्हिंसस्य च प्रभोः ॥ ६१॥ चत्भिःकुलकं ॥ नम्रः सम्राउयैवं स वदता याद्सां प्रभाः। चकार पूजां स्तोत्रेण इल्लेण च कृताञ्चलिः ॥ ६२॥ तं च संप्रति गृह्वतं प्रणयाडुष्णवारणं । जगाद् गुणिनामय्या वरुणं धरणीधरः ॥ ६३॥ कल्पहुमाश्च मन्तश्च नार्रुन्ति समशीिर्षका । श्रर्थिनां प्रार्थिताः पूर्वे फलन्यन्ये स्वयं यतः ॥ ६४॥

म्रवालम्बिष्यतष्ट्त्रं क्यं नापुण्यपुण्यता । तत्प्रार्थिष्यत न चेदात्तीपकृतये भवान् ॥ ६५॥ वदान्यः संविभागेभ्यः पूर्णं कुर्यादनुप्रक्रं। ्हायया व्याययन् द्यात् फलान्यपि महीरुहः ॥६६॥ तदेवं विक्तिरात्तसंविभागाभिचादितः। जनोज्यं भगवन् किचिद्धरं प्रार्थयते परं ॥६०॥ वशीकृतेयं पृथिवी कृत्स्ता भवद्नुग्रकात् । जेतुं दीपान् कथ्यतां तु युक्तिः पाघोधिलङ्गने ॥६८॥ इत्यर्थ्यमाना अकथयत् भूमिपालं जलेश्वरः । तिर्तार्षी भवति स्तम्भं नीयते अम्भा मयाम्बुधेः ॥ ६१॥ ततो मकान् प्रसादे। ज्यमित्युक्ते पृथिवीभुजा। तिरोवभूव भगवान् वरुणः सोष्णवारुणः ॥७०॥ श्रन्येसुर्विस्मयस्मे रैर्बलैः सीमलयन् जलं। प्रभावस्तम्भितज्ञलं प्रोत्ततार् स वारिधिं ॥७१॥ गुणरत्नाकरः शैलं सरत्नाकरशेखरं। नानारत्नाकरं सैन्यैरारुरोद्दाय रोद्दणं ॥७३॥ तत्र तालीतरुवनच्छायाधासितसैनिकं। प्रीत्या लङ्काधिराजस्तमुपतस्ये विभीषणः ॥७३॥ समागमः स शुश्भे नरराच्चसराजयोः।

वन्दिनादाश्रुतान्यान्यप्रथमात्वापसंभ्रमः ॥७४॥ श्रय रचःपतिर्लङ्कां नीवालङ्करणं चितेः। म्रमर्त्यमुलभाभिस्तं विभूतिभिरुपाचरत् ॥ ७५॥ यदासीत् पिशिताशा इत्यन्वर्धे नाम रचासा । तदा तदाज्ञायकृणे प्रापि तद्रुिहशब्दता ।। ०६।। रचःशिरःप्रतिङ्दैः स्थिरप्रणतिसूचकैः। सनायशिखरान् प्रादात् तस्मै रचःपतिर्ध्वजान् ।।७७।। पाराद्वारिनिधेः प्राप्ताः काश्मीरेष्वधुनापि ये। राज्ञां यात्रास् निर्याति ख्याताः पारध्वताः पुरः ॥ ७६॥ इत्यमाराचसकुलं प्राणिव्हिंसा निषिध्य सः। स्वमएडलं प्रति कृती न्यवर्तत नराधिपः ॥७१॥ ततः प्रभृति तस्याज्ञा सार्वभामस्य भूपतेः। क्तिंसाविरतिद्वपा सा न कैश्चिड्डदलंघ्यत ॥ ६०॥ नुद्रैरुधादिभिनीय्मु सिंक्षियर्गक्ने न च। न श्येनप्रमुखैर्व्याम्नि तद्राज्ये जन्तवो कृताः ॥ ६१॥ श्रतिक्रामित काले श्य को श्री शोकाकुली दिजः। पुत्रं गतासुमादाय द्वारि चक्रन्द् भूपतेः ॥ ६२॥ उर्गया प्रार्थितं राजनुपकारं विनेष मे । ग्रनन्यमत्रतेः मृनुर्विरेणाय विपयते ॥ ६३॥

यबिहंसायहेणेमं चितिपाल न रचिति । र्तिद्विपत्ते तत्का जन्या निमित्तं प्रतिभाति मे ॥ छ।। निर्णिया वर्णगुरुणा वर्षवैष प्रदीयता । ब्राव्सणस्य पशोर्वा स्यात् प्राणानां कियद्तरं ।। द्या तपस्थानपि ये त्रघुत्रीक्ताणप्राणलब्धये। क् मातस्ते प्रधुना भूमे प्रजापालास्तिरोक्तिः ॥ ६६॥ इति ब्रवति साचेपं शोकरुचाचरं दिने। म्रापन्नात्तिक्रो राजा चिरमेवं व्यचित्तयत् ॥ ६०॥ न बध्याः प्राणिन इति प्राग्याे अस्म समकल्पयं । विप्रार्थमपि किं कुर्यी स प्रतिज्ञातविष्मवं ।। घट।। निमित्तीकृत्य मामख विपखेत दिजो यदि। तत्राप्यत्यत्तपापीयानर्थः संकल्पविष्नवः ॥६१॥ नैति में संशयभातमेकपनावलम्बनं। संभेदावर्त्तपतितं प्रसूनिव मानसं ॥ १०॥ तत् स्वदेक्षेपकारेण दुर्गी ताषयता मया। प्रतिज्ञया समं न्याय्यं रिचतुं जीवितं द्वयाः ॥११॥ इति संचित्य सुचिरं देक्दानाखता नृपः। यः प्रियं तव कर्तास्मीत्युक्ता विष्रां व्यसर्जयत् ॥१२॥ त्तपायां न्मापितमथ समुपार्क्तमुखतं।

निषिध्य दुर्गा व्यधित प्रकृतिस्यं दिजन्मतं ॥१३॥ इत्याखखतनस्यापि चरितं तस्य भूपतेः। पृथग्जनेषु संभाव्यं वर्णयत्तस्त्रपामके ॥१४॥ म्रथवा रचनानिर्विशेषमार्पेण वर्त्मना । प्रस्थिता नानुरुन्धित श्रीतृचित्तानुवर्त्तनं ॥१५॥ तिस्मन्नस्तं गते भुक्ता द्मां चतु स्त्रिंशतं समाः। ग्रनादित्यमिवाशेषं निरात्नोकमभूज्जगत् ॥१६॥ ग्रथ दमाभृद्ररू दमां श्रेष्ठसेनस्तदात्मतः। प्राङ्गः प्रवर्मेनं यं तुज्जीनं चाज्जमा तनाः ॥१०॥ दोस्तम्भसंभृतासक्ती कृपाणमणिदर्पणे। संक्रान्तेवान्मुखी यस्य भुवनशीर्व्यभाव्यत ॥१६॥ समात्चक्रं निर्माय यः पूर्वे प्रवरेश्वरं । पुण्याः पुराणाधिष्ठाने प्रतिष्ठा विविधा व्यधात् ॥११॥ गृहाङ्गनमिव चीाणीं गणयन् वशवर्त्तिनीं। त्रिगर्तीवीं ग्रामसंख्ये प्रवरेशाय यो द्दै। ॥१००॥ ईशो नृपाणां निःशेषद्माकेदार्कुटुम्बिनां। स समास्त्रिंशतं भूभृद्निस्त्रिंशाशयोजभवत् ॥१०१॥ क्रिरण्यतारमाणाख्या व्यधत्तामय तत्सुता । साम्राज्ययुवराजवभाजने रञ्जनं चितेः ॥१०२॥

वालाकृतानां प्राचुर्यं विनिवार्य समज्जसं । तारमाणेन दीन्नाराः स्वाकृताः संप्रवर्तिताः ॥१०३॥ मामवज्ञाय राज्ञेव कस्मादेतेन विल्गितं । र्हित तं पूर्विज्ञा राजा क्रोधनो बन्धने व्यधात् ॥१०४॥ चिरं स्थितित्यक्तश्चस्तत्र तस्याञ्जनाभिधा । रेक्वाकस्यात्मजा राज्ञी वज्रेन्द्रस्यास्त गुर्विणी ॥१०५॥ ग्रासन्नप्रसवा भर्त्रा सत्रपं तेन वोधिता । मुतं प्रविष्टा प्रामाष्ट कुलालनिलये काचित् ॥१०६॥ स कुम्भकारगेव्हिन्या काव्येव पिकशावकः। पुत्नीकृता राजपुत्रः पर्याप्तं पर्यवर्द्धत ।।१००।। जनियत्रा कुलाल्याश्च रिवात्रा विदितोऽभवत्। र्त्रसूतेर्भुतंग्याद्य प्रच्छन इव सेवधिः ॥१००॥ पान्नः प्रवरसेनस्य गिरा मातुर्नृपात्मज्ञः । पैतामकेन नाम्नेव कुलाल्या खापिता प्रवत् ॥१०१॥ वर्डमानः स संपर्के न सेके सक्वासिनां। तेजस्विमैत्री रसिकः शिशुः पद्म इवाम्भसा ।।११०।। तं क्लीनैश्च शूरैश्च विस्माविद्विश्व दार्कः। श्रन्वीतमेव दृदृशुः क्रीउन्तं विस्मयाज्ञनाः ॥१११॥ स्ववृन्दस्यात्युदारीजा राजा चक्रे स दारकैः।

मृगेन्द्रशावः ऋीउद्गिर्व ने बालमृगैरिव ॥११२॥ संविभेजेऽनुजयाक् वशीचक्रे च सोऽर्भकान्। त्रराजोचितमाचारं नैव किञ्चिदसेवत ॥११३॥ भाएडादि कर्ते मृत्यिएडं कुम्भकारैः समर्पितं । स्वीकृत्य चिक्रिरे तेन शिवलिङ्गपरम्पराः ॥११४॥ तथा साश्चर्यचर्यः स क्रीउन् जातु व्यलोकात । मातुलेन जयेन्द्रेण सादरं चाभ्यनन्यत ॥११५॥ त्रावेखमानं शिशुभिस्तं ज्ञयेन्द्राऽयमित्यसी। भुपालवत् सावहेलं पश्यनन्वग्रहीदिव ॥११६॥ संभाव्य सचावष्टम्भात् तमसामान्यवंशज्ञं । सादश्याद्गगिनीभर्तुर्भागिनेयमशङ्कत ॥११७॥ सवरस्तर्कजिज्ञासारसेनानुससार तं। प्राप्तस्तङ्कुमात्सुक्यात् स्वसारं च व्यलोकयत् ॥११६॥ सा स चान्यान्यमुन्मन्यू पश्यती भ्रातरी चिरात् । निःश्वासात् दिगुणाष्माणि मुक्करश्रूण्यमुञ्चता ॥१११॥ कुलाल्यारारको मातः कावेताविति पृष्टवान् । श्रकथ्यतेत्यं वत्सैषा माता ज्यं मातुलश्च ते ॥१२०॥ पितुर्बन्धेन सक्रोधं तं कालापेद्वया चमं। शिचियवा जपेन्द्रोऽय कार्यशेषाय निर्यया ।।१२१।।

उत्पिन्नोत्पादनामज्जे तस्मिन् भ्रात्रा यदच्छ्या । बन्धान्मुक्ती नृतर्गिास्तोरमाणी अस्तमायया ॥१५५॥ निवार्य मर्गोाघोगं मातुर्नि वेद्खेदितः। प्यौ प्रवर्तेना ज्य तीर्थीत्स्काहिगत्तरं ॥१२३॥ रिच्चता दशमासीनाः च्मामेकत्रिंशतं समाः। तिसन् चणे हिरण्ये। पि शानिं निःसन्तिर्यया ।। १२४।। तत्रानेक्स्युक्तियिन्यां श्रीमान् कुर्वापराभिधः। एकच्छ्त्रश्चक्रवर्त्ती विक्रमादित्य इत्यभूत् ॥१२५॥ भूपमहुतसाभाग्यं श्रीर्वहर्भसाऽभजत् । विकाय क्रिवाङ्कंश्च चत्रसागरांश्च यं ॥१२६॥ लच्मीं कृबोपकरणां गुणा येन प्रवर्द्धते । श्रीमत्सु गुणिनो ज्यापि तिष्ठन्युद्धतकन्धराः ॥१५७॥ ब्लेच्होच्हेराय वसुधां क्रेरवतरिष्यतः। शकान् विनाश्य येनादी कार्यभारी लघुः कृतः ॥१२०॥ नानादिगनाराख्यातं ग्णवतस्त्तमं नृपं। तं कविमीतृगुप्ताख्यः सभास्यानस्यमासदत् ॥१५१॥ स गम्भीरस्य भूभर्तुरनुभावं गुणाइतं । विविधास्यानसंवृद्धंस्तस्याभ्यूक्य व्यचित्रयत् ॥१३०॥ साज्यमासादितः पुष्यैः चौाणिपालो गुणिप्रियः।

परभागापत्तम्भाव पूर्वे अमुख्य मङ्गीभुजः ॥ १३१॥ ग्रस्मिन् राजनि तच्जैः सूरिभिः संभृतश्रुतैः। नाज्ञित्विविते जातु मानाय च गुणाय च ॥१३२॥ भंग्यामुप्मिन् विद्धती स्वाभिप्रायप्रकाशनं । वैद्ग्धवन्धतां निति बुद्धिः कुलवधूरिव ॥१३३॥ खिलीकृतखलालाये युक्तायुक्तविवेकिरि। नायाति सेव्यमाने अस्मन् स्वगुणो अनर्थकारिता ।। १३४।। ग्रनाप्तुवद्भिः सद्विखडुर्विखसमशीर्षिका । जीवन्मरणमस्याग्रे गुणिभिनीनुभूवते ॥१३५॥ संभावनानुसारेण प्रवृत्ती पस्मादिवेकिनः। शोच्यते नाचितोच्छासं प्रोतिदायो महाशयैः ॥॥१३६॥ गृह्मन् यथा गुणं स्वतमुचितप्रतिपत्तिभिः। त्रतर्ज्ञः समस्तानामयमुत्साक्वर्द्धनः ॥१३**०॥** सेवया दृष्टकष्टस्य दान्निष्यात्पादनश्रमः। ग्रस्य या न स भृत्यानां हिमाँद्री हिमविक्रियः ॥१३६॥ मिथ्याख्यातगुणा नाप्तो नामात्यः कलकृष्रियः। त्रसत्यसन्धः स्थेयो वा नास्थाने *ऽ*स्य मकीपतेः ॥१३१॥ श्रश्नीलालापिना श्रन्यान्यं नर्मात्त्वा मर्मभेदिनः। ग्रन्यप्रवेशासक्नाः संकृता नास्य सेवकाः ॥१४०॥

इन्दानुवर्तिनामेष निजविज्ञानवन्दिना । सर्वज्ञंमन्यतान्धानां मुखप्रेची न पार्घिवः ॥१<sup>8</sup>१॥ ग्रनेन सक् संजातः संलापा विपुलोद्यः। 'लभ्यते 'नालराच्छेत्तुं उर्जातैर्जातु उर्जनैः ॥१४२॥ सर्व दोषोज्जितं सेव्यं नृपमेविममं मम। समासादयतः पुर्ण्येरद्वरे स्वार्थिसङ्घः ॥१८३॥ गम्भीरश्च गुणाजश्च स्थिरवुद्धिश्च पार्थिवः। एष क्लोशभयं त्यक्ता निषेव्यः प्रतिभाति मे ॥१८४॥ न चास्माइनमादाय रिज्जतादन्यराजवत् । भ्राम्यता भूतले अमुष्मिन् सेच्या अन्यः प्रतिभाति मे ॥१८५॥ इति संचित्य सुद्धं स नवामिव तां सभा। नार्चयात्र चास्ते स्म गुणिगोष्ठीषु मध्यगः ॥१४६॥ मृडुपूर्वे गुणानेव दर्शयतं विशाम्पतिः। विशिष्टयोग्यताज्ञस्यै विवेदाराधनान्मुखं ॥१४०॥ श्रचित्तयच्च नायं स्याद्गणिमात्रं मकाशयः। उदात्तं सिक्रियार्क्वं वदत्यस्य गभीरता ॥१८८॥ इति सञ्चिन्य राज्ञापि ज्ञातुं तस्यानारं मतेः। नाक्रियत परीचार्थं यथावछाभसत्क्रियाः ॥१४१॥ स तेनानुपचारेण तमुदात्ताशयं नृपं।

स्वीकर्तारं विदन् धीमान् सिषेवे प्रीतिमाश्रितः ॥ १५०॥ क्रमापचीयमानेन सेवाभ्यासेन धीमतः। तस्य नोद्वेगमगमत् स्वकाय इव पार्थिवः ॥१५१॥ नातीव स्वल्पया स्थित्या नातीवाप्यथ दीर्घया। शर्तिशाचिपोनेव राजा निन्ये प्रसन्तता ॥१५१॥ नर्मभिर्गर्भ चेठानां द्वाःस्थानां विक्रियाक्रमैः। मिळास्तवैर्विटानां च न स ज्ञोभमनीयत ।। १५३।। प्रमन्नालापमंप्राप्ता हायाग्रह रवाचलः। प्रतिस्पर्दिव च क्रुध्यान् नावज्ञायासभूत् प्रभोः ॥१५४॥ वीन्नणं राजदासीनां राजदिष्टिस्सक्।सनं। राजाग्रे च कथां नीचैः कालविज्ञाचचार सः ॥ १५५॥ स्वभावाद्राजपुरुषैः सजनैराजनिन्द्कैः। नास्मात् प्रभारुपालम्भा लेभे पेशुन्यजीविभिः ॥१५६॥ वदिहरादरात् स्थैर्ये वैफल्याखन्वकं प्रभाः। निन्ये नात्साक्शिथिल्यं सेवात्साक्तासिक्ष्णाभिः ॥१५७॥ ग्रन्योत्कर्षानिप वदन् प्रसङ्गेन निरायकः। स्वविद्याद्योतकस्साज्भूत् सभ्यानां कृद्यंगमः ॥१५८॥ वृवं स सेवमानस्तमुखोगेन बलीयसा । म्रनिर्विषा मातृग्तः षड्तूनत्यवारुयत् ॥१५१॥

श्रव तं कृशसवीङ्गं धूसरं जीर्णवाससं। विहर्जातु विनिर्याता राजा वीच्य व्यचित्रयत् ॥१६०॥ वैदेशिको निःशरणा गुणवान् बान्धवाज्जितः। <sup>.</sup>दार्छी जिज्ञासुना कष्टं सो ज्यमावासितो मया ।। १६१।। को अस्याश्रयः किमशनं कानि प्रावरणानि वा । इत्यैश्वर्यविमूढेन मया क्त न चित्तितं ॥१६२॥ वसत्तेनेव न मया शोभयाचापि याजितः। शीतवातातपैः शुष्यन् सो प्यं पुरुषपादपः ॥१६३॥ श्रस्य ग्लानस्य भैषज्यं निर्विषास्य विनादनं । श्रानस्य वा क्लमच्छेदं का विद्धाद्संपदः ॥१६४॥ नास्मै चित्तामणिं द्घां नामृतं वा निषेवितः। मया यद्यमेतावद्यामूहेन परीच्यते ॥१६५॥ तद्मुष्य गुणिवस्य तीव्रं सेवाश्रमस्य च। प्रतिपत्त्या कतमया तावरानृण्यमाष्ट्रयां ।।१६६।। इति चित्तयतस्तस्य राज्ञस्तं सेवकं प्रति । स्वप्रसादोचिता काचित् प्रत्यभान्नैव सित्क्रिया ।।१६७।। ततः प्रावर्तत स्पार्नीकारलववाकिभिः। द्रुविवाङ्गं प्रालेयपवमानैिर्हमागमः ॥१६८॥ सत्ततध्वात्तमिषतस्तीव्रशीतवशीकृताः।

ग्राशाश्वकाशिरे नीलनिचीलाच्छादिता इव ॥१६१॥ शीतार्त्या खुमणावीर्वद्कृनोष्माभिलाषतः। द्रतं यातीव जलिंधं दिनानि लघुतां ययुः ॥१७०॥ श्रय दीपाज्ज्वले धाम्नि लसदीप्तक्सिको। कदाचिन्नपतिर्देवादर्डरात्रे व्यबुध्यत ॥१७१॥ स क्षेमतानिलीर्भूरिभांकार्यरुषिः पुरः। दीपान् प्रकम्पितानीष्त्प्रविष्टिधीम्नि दृष्टवान् ॥१७२॥ तानुज्ज्वलियतुं भृत्यानिन्वष्यन्नभ्यधात् ततः। यामिकेषु विहस्सङ्जः का वर्तत इति स्फुटं ।।१७३।। मुखमुप्तेषु सर्वेषु वास्त्रकचालरात् ततः। राजन्नयमक् मातृगुप्त इत्यशृणोद्धचः ॥१७४॥ प्रविशेति स्वयं राज्ञा दत्तानुज्ञस्तता गृहं । लच्मीसान्निध्यरम्यं तददृष्टो उन्यैर्विवेश सः ॥ १७५॥ दीपानुज्ज्वलयेत्युक्तां निष्पाच चतुरैः पदैः। विहर्यया स ऊचे प्य नणं तिष्ठेति भूभुजा ।। १७६।। सभयद्विगुणीभूतशीतकम्पः प्रभोः पुरः। किंस्विद्धक्तीति विमृषन् नातिहरे अभ्युपाविशत् ॥१७७॥ श्रय पप्रच्छ भूपालः कियत्यस्ति निशेति तं। साजभ्यधादेव यामिन्यायामः साधोजवशिष्यते ॥१७६॥

ततो भूभृडवाचैनं कषं सम्यङ्गिशाचणः। वयावधारिता निद्रा कयं नाभूच ते निशि ॥१७१॥ ग्रय कृत्वा चाणाच्छ्रोकमेतं तं संव्यतिज्ञपत् । ·ग्रवस्थावेदनादाशां दैन्यं वा त्यक्तुमुखतः ॥१८०॥ शीतेनाडुषितश्य मासमशिवं चित्रार्षि वे मज्जतः शालाग्निं स्फुटिताधरस्य धमतः चुत्चामकण्टस्य मे । निद्रा क्वाप्यवमानितेव द्यिता सन्यज्य दूरं गता मत्यात्रप्रतिपादितेव वसुधा न चीयते शर्वरी ॥१६१॥ तदाकार्य मङ्गीपालः साधुवादैः परिश्रमं । ग्रभिनन्य कवीन्द्रं तं पूर्वस्थाने व्यसर्वयत् ।।१०५॥ ग्रचित्रयच धिक्षां यः स्वगुणात् खिन्नचेतसः। इःखोत्तप्तं वचः शृषवन्नेवमेवाधुना स्थितः ॥१८३॥ निर्र्यकान् साध्वादानन्यस्येव विदन् मम । त्र्यमज्ञातकृदेया **दुःखमास्ते ध्रुवं व**क्तिः ॥१८४॥ चिरं चित्रयतो यत्नात् सदृशीमस्य सत्क्रियां । देयं महार्हमखापि न किञ्चित् प्रतिभाति मे ॥१८५॥ त्रयवासीव मूक्तेन स्मारिता **रम्यध्ना य**या । वर्तते राजर्कितं काम्यं काश्मीरमाउलं ॥१६६॥ पात्रायास्मै मङ्गी तस्मात् सा मया प्रतिपाद्यते ।

म्रवधीर्य महीपालान् महतो उप्यर्थानपरान् ॥१६७॥ इति निश्चित्य चतुरं चपायामेव पार्थिवः। गूढं व्यसर्जयदूतान् काश्मीरीः प्रकृतीः प्रति ॥१६६॥ ग्रादिदेश च तान् यो वा दर्शयेच्हासनं मम। मातृगुप्ताभिधा राज्ये निःशङ्कं साजभिषिच्यता ॥१६१॥ ग्रय दृतेषु यातेषु लेखियवा स्वशासनं । न्मापतिस्तं चपाशेषं कृतकृत्या अत्यवास्यत् ॥ ११०॥ मातृगुप्तस्तु नृपतेः संलापमपि निष्फलं । ध्यायन् गृहीतनैराश्यस्त्यक्तभार् इवाभवत् ॥१११॥ म्रनर्दधी च कर्तव्यं कृतं शाला अस संशयः। श्राशापिशाचिकात्यक्तश्चरिष्याम्यधुना सुखं ॥११५॥ गतान्गतिकवेन को प्यमासीन्सम भ्रमः। जनप्रवादात् सेव्यवं येनास्य ज्ञातवानहं ॥११३॥ भुजानाः पवनं सरीसृपगणाः प्रख्यापिता भोगिना गायइङ्गनिवारकानि गदिता विस्तीर्णकर्णा गजाः। यश्चाभ्यत्वर्संभृतोष्मविकृतिः प्रोक्तः शमी स हुमा लोकेनेति निर्गलं प्रलपता सर्वे विपयीसितं ॥११४॥ ग्रथवा विद्यते अमुख्य न काप्यनभिगम्यता । लक्मीप्रणियना येन कृताःप्रणियनां गृहाः ॥११५॥

त्यागिनो निष्कलङ्कस्य की रोषोऽस्य मकीपतेः। ममापुएयं तु तिन्नन्यं यच्क्रेयः प्रतिबन्धकं ॥११६॥ र्बोड्डवलाः प्रविकिरलक्रीस्मर्मीरेरब्धिः क्रियेत यदि रुडतराभिमुख्यः। देावा अर्थिनः स खलु भाग्यविपर्ययाणां रातुर्मनागपि न तस्य तु रातृतायाः ॥११७॥ उत्तानफलल्ब्यानां वरं राजे।पजीविनः । न तु तत्स्वामिनस्तीव्रपरिक्लेशैः फलित ये ॥११६॥ तिष्ठति वे पशुपतेः किल पादमूले संप्राप्यते किटिति तैर्निहि भस्मना उन्यत्। ये तदृषस्य तु समुङ्ज्वलजातत्रप्राप्या न कानि मुद्निानि मदैव तेषां ॥१११॥ चित्रयद्गपि पश्यामि न किञ्चिद्दाषमात्मनः। याता विर्त्ति यं ज्ञावा सेव्यमाना प्ययं नृपः ॥ २००॥ श्रयवा नादृतोऽन्येन संप्राप्तोऽन्तिकमाष्ट्रयात् । कः फलेनाभिसंबन्धं गतानुगतिकात् प्रभाः ॥ २०१॥ श्रनर्ये सततं लुढिन गणितास्तानेव पायोधरेरात्तानापतितांस्तरङ्गवलयेरालिंग्य गृह्स्वसी। व्यक्तं मौक्तिकर्वतां जलकणान् संप्रापयत्यम्बुधिः

प्राचारन्येन कृतादरो लघुरपि प्राप्तारच्चीते स्वामिभिः ॥२०२॥ इदं मंचित्रयन् साज्भृत् सेच्चे तस्मिन् निराद्रः १ खिन्नस्य हि विपर्येति तत्त्रज्ञस्यापि शेमुषी ॥२०३॥ प्रभातायां विभावयीमयास्थानस्थिता नृपः । म्राकार्यतां मातृगुप्त इति चत्तार्मादिशत् ॥२०४॥ ततः प्रधावितानेकप्रतीकारप्रवेशितः । प्रविवेश महीभर्तुस्त्यक्ताश इव सा श्लिकं ॥२०५॥ तस्मै कृतप्रणामाय मुद्धतीदेव पार्थिवः। भूमंज्ञितेन व्यतर्छीखं लेखाधिकारिणा ॥२०६॥ स्वयं च तमुवाचाङ्ग कश्मीरान् वेत्ति किं भवान्। गवा तत्राधिकारिभ्य इतच्छासनमर्प्यता ॥२००॥ स शापितोऽस्मदेकेन या लेखं वाचयेत् पथि। संविदेषा प्रयत्नेन विस्मर्तव्या न जातुचित् ।।२०६॥ **ग्रविज्ञाताशयो राज्ञस्तामाज्ञां ह्लोशशंकित**ः। साज्वुद्ध द्रुनज्वालां न तु र्वाङ्गर्युतिं ॥२०१॥ यथादेशस्तयेत्युक्ता मातृगुप्ते विनिर्गते । निर्गर्वः पूर्ववद्राजा तस्यावाप्तः सक्तालपन् ॥ ११०॥ ग्रयाक्तेशाचितं **ज्ञाममपायेयमबान्धवं ।** दृष्ट्वा यात्रं मातृगुप्तं निनिन्देति नृपं जनः ॥ २११॥ 💎

ग्रहो नरेश्वरस्येयं यत्किञ्चन विधायिता । पृयग्जनाचिते कर्मण्यर्हतीनिद्धाति यः ॥ ११२॥ इराशया धृतक्लेशं सेवमानमकुर्निशं। ध्रुवं क्लेशार्क्सवैनं ज्ञातवानबुधो नृपः ॥२१३॥ उपायं तं पुरस्कृत्य सेवते सेवकः प्रभुं। श्रनतरज्ञस्तत्रैव याग्यं तं किल मन्यते ॥ ११४॥ सुखार्थी नागारिप्रतिभयशमात् प्रत्युत सुखं जक्षा शेषस्तल्पीकृततनुनिषेच्यास्रिप्यं। यतस्तेनामुष्मित्रधिगतवता स्रोशसक्तां श्रमादायि न्यस्तं निर्वधि धराभारवकृनं ॥ २१५॥ **ऋ**यमेतङ्गृहीतेषु गुणवत्सु गुणाधिकं । म्रात्मानं गुणवान् पश्यन्नास्ययैनमशिश्रियत् ॥२१६॥ श्रनसर्ज्ञः काजन्याजस्मादुणान् दर्शयतेजधिकान् । <del>त्रस्मै गुणवते पूजां यश्चकार् किलेदशीं ।।२१७।।</del> या नानासुतिमत्पदार्थरितका असारे अपि शक्रायुधे सप्रेमा स विलोका वर्रुमिरु मे किं किं न कुर्यात् प्रियं। इत्याविष्कृतवर्द्धराजि नरते या वर्द्धिणा प्रभालवान् नान्यन्मुञ्चति तं विकाय जलदं कोण्न्योणिस्त शून्याशयः ॥ ११६॥ गच्छता मातृगुप्तस्य निर्देन्यस्यैव वर्त्मम् ।

नाभूद्वाव्यर्थमाहात्म्यादिकल्यः काे पि चेतिस ।। २११।। म्रक्ष्यूर्विकयोखद्भिर्निमित्तैः शुभशंसिभिः। म वितीर्णिकरालम्भ इव न श्रममाद्दे ॥ १२०॥ म्रपश्यत् स फणाकेटि। खन्नरीटमहेः पि । स्वप्ने प्रासादमारुक्य स्वं चोछांधितसागरं ॥ १२१॥ ग्रचित्तयच शास्त्रज्ञो निमित्तैः शुभशंसिभिः। रतिर्भूभर्तुरादेशो ध्रुवं मे स्याच्छुभावकः ॥ २२२॥ फलं मम तनीया अपि काश्मीरेषु भवेखदि । ग्रनर्घदेशमाक्तत्म्यात् किं किं नातिशयेत तत् ।। २५३।। **त्रकृ**च्छूलंघ्याः पन्याना वल्लभातिषया गृहाः । उपानमन् गच्छतो उस्य सित्क्रियाश्च पदे पदे ॥ २२४॥ इत्यं विलंघिताकाशं लीलाने।कक्शादलं। मङ्गल्यद्धिपात्राभं द्दर्शीग्रे किमाचलं ॥२२५॥ सरलस्यन्दसुभगा गङ्गाशीकरवाहिनः। प्रत्युखयुस्तं मरुतः पाल्यायाः संस्तुता भुवः ॥२२६॥ क्रमवर्ताभिधाने स प्रदेशे प्राप्तवांस्ततः। **ढकुं काम्बुवनामानं यो**ऽख शूरपुरे स्थितः ॥२५०॥ नानाजनपदाकीर्णे स्थाने तत्राथ शुश्रुवान् । काश्मीरकान् महामात्यान् स्थितान् केनापि हेतुना ॥ १२६॥

ततो प्पनीतप्राग्वेशः प्रवृत्तो धवलांश्कैः। स जगामानिकं तेषां दात्ं नृपतिशासनं ।। १५१।। तं प्रयातं समुखद्भिः शक्नैः सूचिताद्यं । प्रान्याः केण्यन्वयुर्द्रष्टं निमित्तानां फलोद्गमे ॥२३०॥ श्रुवाय विक्रमादित्यद्वतः प्राप्त इति हुतं । द्वास्याः काश्मीरमित्रभ्यस्तमासन्नं न्यवेदयन् ॥२३१॥ श्रागच्छत प्रविशतेत्युच्यमाना ज्य सर्वतः। य तान् समस्तसामतानाससादानिवारितः ॥ १३१॥ यया प्रधानं सचिवैविद्धितोचितसत्क्रियः। ततः परार्डमध्यास्त तन्निदर्शितमासनं ॥२३३॥ कृतार्हणीरथामात्येराज्ञां पृष्टा महीभुजः। शनैस्तच्छासनं तेभ्या लज्जमान इवार्षिपत् ॥ १३४॥ ते अभिवन्य प्रभोर्ले खमुपांश्मिलितास्ततः। उन्म्च वाचिवितमवोचन् विनयान्विताः ॥ १३५॥ मातृगुप्त इति श्लाघ्यं भवतामेव नाम किं। एवमेवैतिद्त्यूचे साजपि तान् विक्तिस्मितः ॥ १३६॥ कः काेेे त्र मिह्मधातृणामित्यश्रृयत वाक् ततः । राज्याभिषेकसंभारो दृश्यते स च संभृतः ॥२३०॥ ततः कलकलोत्तालभूरिलोकसमाकुलः

प्रदेशः नणमात्रेण सोऽभूत् नुभ्यत्रिवार्णवः ॥२३६॥ ग्रय प्राञ्जुबसावर्णभद्रपीठप्रतिष्ठितः। सन्निपत्य प्रकृतिभिर्मातृगुत्राज्यविच्यत ॥ १३१॥ तस्य विन्धातरव्यूछवत्तसः परिनिर्लुरत् । सशब्दमभिषेकाम्बुरेवास्रोत इवाबभा ।।२४०।। श्रय स्नातानुलिप्ताङ्गमुवीङ्गामुक्तभूषणां । व्यतिज्ञपंस्तं राजानं क्रान्तराजासनं प्रजाः ॥ २८१॥ ग्रर्थितेन स्वयं त्रातुं विक्रमादित्यभूभ्जा। निर्दिष्टः स्वसमानस्वं शाधि नः पृथिवीमिमं ॥२४२॥ मण्डलानि विलम्यते वैर्न तेन प्रतिचणं। मा मंस्था मएउलं राजन् विलब्यं तदिदं परैः ॥ २४३॥ कर्मभिः स्वैर्वाप्तस्य जन्मनः पितरो यथा । राज्ञा तथान्ये राज्यस्य प्रवृत्तावेव कारणं ।।२४४।। इत्यं स्थिते परं कचित् वर्दिया पस्मीति शंसता। न नेया भवता राजन् वयमात्मा च लाघवं ।। २४५।। इति तैस्तव्यमुक्तो पि संस्मरन् स्वामिसिक्रियां। मातृगुप्त मकीपालः चणमासीत् कृतस्मितः ॥ १४६॥ रानेन मुदिनं कुर्वन् नवराज्योर्जितेन सः। तत्रैव मङ्गलोद्यं तद्केानिर्वर्तयत् ॥२४०॥

पुरप्रवेशायान्येखुरर्ध्यमाना ज्य मिल्लिभिः। श्रद्भतप्राभृतं द्वतं राज्यदातुर्च्यमर्जयत् ।। २<sup>८</sup>८।। देशीव्रत्यानुसारेण स्पर्धामिव च तां विदन्। ' स्वामिनो मनिस ऋीतः सागसं स्वममन्यत ॥२४१॥ ग्रयाङ्गयापरान् भृत्यान् वक्तं सेवास्मृतिं प्रभाः। त्रत्याघीण्यपि खाखानि प्राव्हिणीत् प्राभृतानि सः ॥ १५०॥ श्रसामान्यान् गुणांस्तस्य स्मर्न् पर्यस्रुलोचनः । स्वयं लिखिवा श्लोकं च स्वकमेकं व्यसर्जयत् ॥२५१॥ नाकारमुद्रकृति नैव विकत्यते वं दित्सां न मूचयिस मुचिस सत्पत्तानि । निःशब्दवर्षणमिवाम्ब्धरस्य राजन् संलद्यते फलत एव तव प्रसादः ॥ १५१॥ ततः प्रविश्य नगरं सैन्यैः पिक्तिदिक्तिरैः। क्रमागतामिव महीं यथावत् पर्यपालयत् ॥२५३॥ त्यागे वा पौरुषे वापि तस्याचित्यान्नतात्मनः। दमाभुजस्तर्कुकस्येव नाभूत् परिमितेच्छ्ता ॥२५४॥ यष्टुं यज्ञान् कृतोखोगस्त्यागी विततद्विणान् । पशुबन्धमनुध्याय करुणाकुञ्चितो प्रभवत् ।। २५५।। श्रमार्मादिदेशाय यावद्राज्यं स्वमाउले ।

चूर्णिकृत्य सुवर्णादि प्रद्दी च करम्भकं ॥२५६॥ करम्भके कीर्यमाणे मातृग्तेन भूभुजा। वैतृष्ण्यमुन्मिषत्तोषो न को नाम न्यसेवत ।।२५०।। गुणी च दृष्टकष्टश्च वदान्यश्च स पार्थिवः । विक्रमादित्यतो ज्यासीद्भिगम्यः शुभार्थिनां ॥ २५०॥ विवेचकतया तस्य श्लाध्यया सुर्भीकृताः। लक्मीविलासाः क्माभर्तुरशोभन्त मनीषिषु ॥२५१॥ क्षयीवबधं मेण्ठस्तद्ग्रे दर्शयन् नवं। ग्रासमाप्ति ततो नापत् साध्वसाध्विति वा वचः ॥२६०॥ श्रय ग्रन्थियतुं तस्मिन् पुस्तकं प्रस्तुते न्यधात् । लावण्यनिर्याणभिया राजाधः स्वर्णभाजनं ।।२६१।। श्रनर्ज्ञतया तस्य तादृश्याकृतसत्कृतिः। भर्तृ मेएठः कविमें ने पुनरुक्तं श्रिया पर्पणं ॥ २६२॥ स मातृगुप्तस्वाम्याख्यं निर्मिमे मधुसूद्नं । कालेनादत्त यद्वामानम्भःस्वसुरसद्यने ॥२६३॥ इत्यासादितराज्यस्य शासतः द्मां चमापतेः। त्रिमासोनाययुस्तस्य सैकाकाः पञ्च वत्सराः ॥२६४॥ कृतार्घतां तीर्घतायराज्ञनेया अनयत् पितृन्। जातं तादशमश्रीषीत् स्वस्मिन् देशे पराक्रमं ॥२६५॥

पितृशोकाईता तस्य क्रोधेनालर्धीयत । तरोरिवीर्कतापेन नैशाम्बुलविसक्तता ॥२६६॥ श्रीपर्वते पाश्पतव्रतिवेशस्तमागतं। म्राचल्यावश्वपादाल्यः सिद्धः कन्दाशनं द्दत् ॥२६७॥ जन्मात्तरे लब्धिसिद्धिस्वामस्म्युपरि साधकः। वाञ्हामपृच्हं राज्यार्थमभिलाषस्तु ते जभवत् ॥२६६॥ सयतं तव कर्तुं तन्मनार्यमनन्यया। श्रथ मामित्थमादिचत् चपारमणशेखरः ॥ १६१॥ गणाे ज्यं मामकः सिद्धा यस्तवापरि साधकः। जन्मात्तरे पस्य राज्येच्हां कुर्यामक्मनन्यया ।। २७०।। भावं भवस्तद्भवता भगवान् दत्तदर्शनः। साफल्यं नेष्यतीत्येवमभिधाय तिरोदधे ।। २७१।। साम्राज्येच्होः समामेकां तत्र तस्य तपस्यतः। लब्धस्मृतिः सिद्धगिरा प्रद्दै। दर्शनं शिवः ॥ १७२॥ त्रतिवेशं तमादिष्टवाञ्कितार्घसमर्पणं । स जगिर्जियोनिहं नरेन्द्रवस्याचत ॥२०३॥ उपेच्य मान्नं किं च्माभृद्वागानिक्क्ति भङ्गरान्। इति जिज्ञासुना भावं शंभुना साजभ्यधीयत ॥ ५७४॥ म तं बभाषे शंभुं वां बुड्या व्याजतपोधनं।

म्रभ्यधामिदमद्वा त्वं न स देवा तगहुरुः ॥२७५॥ मक्ताता क्यर्थिताः स्वल्यं फलन्यल्पेत्रत् स्वयं ।' उदान्यया वदान्या प्दाहुम्धाब्धिं स पयोर्थि ने ॥२७६॥ **ग्रस्य वैकल्पकैवल्यालाभनिश्चलचेतसः** । नो वेत्स्यभिजनस्याभिभूतिं मर्मव्ययावक्तं ॥२००॥ जगत्परिवृहः प्राष्ट्रपीतिस्तं स फलार्थिनं । कृवा प्राडुव्कृतवपुस्ततो भूयो प्रयमापत ।। ५००।। स जना राज्यसाख्येषु सांयुज्यावाप्तिह्तिका । मदाज्ञयाश्चपादस्ते मंज्ञां काले करिष्यति ॥२०१॥ र्त्युकालिं ते देवे स कृतव्रतपारणः। ग्रगच्हदश्चपादं तमापृच्छाभिमतां भुवं ॥२००॥ ततो विद्तवृत्तातो मातृगुप्ताभिषेणनात्। निषिद्य सविधायातानमात्यानब्रवीद्यः ॥ २०१॥ विक्रमादित्यमुत्सिक्तमुच्छेत्तुं यतते मनः। मातृगुप्तं प्रति न नो रोषेण द्रषितं मनः ॥२०२॥ म्रप्रियरिप निष्पिष्टैः किं स्यात् क्लेशासिक्षणुभिः। ये तदुनमूलने शक्ता जिगीपा तेषु शाभते ॥ २०६॥ यान्यव्जान्युद्यं दिपति शशिनः काे अन्यस्तताे असम्मतस्तन् निर्माधिकरीन्द्रदलदलनं यज्ञाम कोण्यं नयः।

सामर्ध्वप्रथनाय चित्रमसमैः स्पर्डी विधायोत्रता ये तेषु प्रभवर्ति तत्र बक्ति व्यक्तं प्रदूढा रूषः ॥२०४॥ त्रिगतीनां भुवं जिवा स व्रजन्नय भूपतिः। विक्रमादित्यमशृणोत् कालधर्ममुपागतं ॥ २०५॥ तस्मिन्नकृति भूभत्री शोकान्निः श्वसतानिशं। नास्नायि नाशि नास्वापि स्थितेनावनताननं ॥ १०६॥ ग्रन्येचुर्भुवमुत्सृज्य कश्मीर्भ्या विनिर्गतं । शुष्राव मातृगुप्तं स नातिहरे कृतस्थिति ॥२००॥ कैश्चित्रिवीसितो मास्विन् मदीयैरिति शङ्कितः। यया प्रवर्तेना पस्य पार्श्व मितपरिच्हदः॥ २००॥ कृतार्हणं सुखासीनं ततः पप्रच्छ् तं शनैः। विनयावनता राजा राज्यत्यागस्य कार्णां ॥२६१॥ बभाषे तं चाणं स्थिता स निः श्रस्य विकस्य च। गतः स सुकृती राजन् येन भूमिभुजा वयं ॥ ११०॥ यावन्मुर्धि रवेः पादास्तावत् खोतयते दिशः । खोतयेत्रान्यथा किं न ग्रांचैव तपनापलः ॥**२**११॥ ग्रथ राजाभ्यधात् केन राजन्नपकृतं तव । यत्प्रत्ययचिकीर्षीयै तमीशमनुशौचित ।।२१२।। मानृगुप्तस्ततो ज्वादीन् कीपस्मितसिताधरः।

ग्रस्मानुत्सक्ते कश्चित्रापकर्तुं बत्ताधिकः ॥२१३॥ नवता गएवतामस्मानत्तरज्ञेन तेन हि। न भस्मनि इतं सर्पिनीप्तं वा शस्यमूषरे ॥२१४॥ उपकारं स्मरतस्तु कृतज्ञबवशंवदाः। पद्वीमुपकर्तृणां याति निश्चेतना ऋषि ॥२१५॥ निर्वाणमनुनिर्वाति तपनं तपनोपलः। इन्डिमिन्डमणिः किं च शुष्यत्तमनुशुष्यति ॥२१६॥ पुण्यां वाराणसीं गता तस्माच्हमस्खान्मुखः। इच्हामि सर्वसंन्यासं कर्तुं द्विज्ञज्ञेनाचितं ॥२१०॥ मणिदीपमिवेशं तमत्तरेणान्धकारितां। विभेमि द्रष्टुमप्युवीं भागयोगे कवैव का ॥२१०॥ इत्याचित्यनिधेस्तस्य वाणीमाकार्यं विस्मितः। धीरः प्रवरसेना पि व्यातकारोचितं वचः ॥ २११॥ सत्यं विश्वंभरा देवी भूपते रत्नसूरियं। उत्पत्त्या ग्रातिते धन्यैः कृतज्ञैर्या भवादृशैः ॥३००॥ श्रन्तरज्ञतया श्लाघ्यः काजन्यस्तस्मान्मकीभुतः। इत्यं तडे तगत्येकस्त्वां यथाविद्ववेद् यः ॥३०१॥ चिरं खलु खिलीभूताः कृतज्ञवस्य वीषयः। धीर वयैव नवासु संचारो यदि दर्श्यते ॥३०२॥

पाकश्चेत्र श्भस्य मेण्य तद्सी प्रागेव नादात्किमु स्वार्यश्चिम्न मयास्य किं न भजते दीनान् स्वबन्धूनयं। मत्ता रन्ध्रदृशोऽस्य भीर्यदि न तल्लुब्धः किमेष त्यजेदित्यनः पुरुषाधमः कलयति प्रायः कृतोपक्रियः ॥ ३०३॥ त्रत्युदात्तगुणेष्वेषा कृतपुण्यैः प्ररोपिता । शतशाखी भवत्येव यावन्मात्रापि सत्त्रिया ॥३०४॥ तत्रं गुणवतामय्यस्तत्रज्ञैश्चापि नन्दितः। परीचितो मणिरिव व्यक्तं बङ्गमतः सता ॥३०५॥ तस्माद्नुगृक्षाणास्मान् मा स्म त्याचीर्नि रेन्द्रतां। ममापि ख्यातिमायातु गुणवत्यचपातिता ॥३०६॥ पूर्व तेनाथ चर्मं मयापि प्रतिपादितां। भवान् पाणिप्रणयिनीं विद्धात् पुनर्भुवं ॥३००॥ म्रव्याजीदार्यचर्यस्य शुविति नृपतेर्वचः। कृतस्मितो मातृगुप्तः शनैर्वचनमन्नवीत् ॥३००॥ यान्यन्तराण्यसरेण वाच्यं वतुं न पार्यते । का गतिस्तद्वपादाने मयीदोद्घांघनं विना ॥३०१॥ ग्रतः परुषमयाद्य किञ्चिदेव मयोच्यते । म्रव्याजार्जवमप्येतदार्यवमवधीर्यते ॥३१०॥ सर्वः स्मरति सर्वस्य प्रागवस्यास् लाघवं।

ग्रात्मैव वेत्ति माक्तत्म्यं वर्तमाने चणे पुनः ॥३११॥ पूर्वावस्था मदीया ते बदीया या च मे ऋदि। ताभ्यां विमाक्तितावावां न विद्वाजन्यान्यमाणयं ॥३१२॥ राजा भूवा कयं मादक् प्रतिगृह्णातु संपदः। कथमेकपदे सर्वमाचित्यं परिमार्जतु ।।३१३।। ग्रसाधारणमादार्यमाङ्गातम्यं तस्य भूपतेः । भागमात्रकृते मादुक् किं साधार्णातां नयेत् ॥३१८॥ श्रपि च स्पृक्त्यालुः स्यां भोगेभ्या यदि भूपते । ध्रियमाणोऽभिमाने मे केन ते विनिवारिताः ॥३१५॥ यन्ममापकृतं तेन तिहना प्रत्यपिक्रयां। जीर्णि मेवाधुनाङ्गेषु प्रभववेष निश्चयः ॥३१६॥ या गतिर्भू भुजा । प्या नामनुगच्छता । पात्रापात्रविवेक्तृबख्यातिर्नेया प्रकाश्यता ।।३१७।। रतावत्येव कर्तव्ये याते अस्मिन् कीर्त्ति शेषतां। भागमात्रपरित्यागादिद्ध्यां सत्यसन्धतां ॥३१६॥ र्त्युक्ता विरते तस्मिन् जगाद जगतीपतिः। बदीया न मया स्पृश्या बिय जीवति संपदः ॥३११॥ **त्रथ वाराणासीं गता कृतकाषायसंग्रहः।** सर्वे सन्यस्य सुकृती मातृगुप्तोऽभवस्यतिः ॥३२०॥

राजा प्रवरसेना अपि कश्मीरोत्पत्तिमञ्जसा । निष्विलां मानुगुप्ताय प्राहिणान् दृढनिश्चयः ॥३२१॥ म कठापतितां लच्मीं भिचाभुक् प्रतिपादयन् । मर्वार्थिभ्यः कृती वर्षान् दश प्राणानधारयत् ।।३२२।। ग्रन्यान्यं माभिमानानामन्यान्याचित्यशालिनां । त्रवाणामपि वृत्तान एष त्रिपयगापयः ॥ ३२३॥ राजा प्रवरसेना ज्य नमयत्रवनीधरान् । ग्रकृच्ह्रलंघाः ककुभा वृद्धस्य यशसा न्यधात् ।।३२४।। पीताब्धिर्ली घितावीभृत् कुम्भयोनिरिवानयत् । तस्य प्रतापः प्रभवन् भुवनानि प्रसन्नता ।।३२५।। शृष्यत्तमालपत्राणि शीर्णताडीदलानि च। तत्सेनार्णवतीराणि चक्रे परिस्त्रीमुखानि च ॥ ३२६॥ स गङ्गालिङ्गिताङ्गस्य पूर्ववारिनिधेर्व्यधात् । सैन्येभमदनिष्यन्दैः कालिन्दीसङ्गमश्चियं ।।३२०।। रोधस्यपरपाद्योधैः कटकैः स्पृष्टदिक्तरैः। चकारोत्पाद्य सीराष्ट्रानसी राष्ट्रविपाटनं ॥३२०॥ यशोर्थिनः पार्थि वेषु देषरागवहिष्कृतः । ववृधे धर्मविजयस्तस्य चितिशतक्रतोः ॥३२१॥ वैरिनिर्वासितं पित्र्ये विक्रमादित्यतं न्यधात्

राज्ये प्रतापशीलं स शीलादित्यापराभिधं ॥५३०॥ सिंकासनं स्ववंश्यानां तेनाक्तिक्तं ततः। विक्रमादित्यवसतेरानीतं स्वपुरं पुनः ॥५३१॥ क्तृन्दीर्य विविधानमन्वानं पराज्ञयं। सप्त वारान् स तत्यात तिवामुं मुनिभूभुतं ।।३३२।। धार्चादयाष्ट्रमे वारे हेतुमाख्यातुमुखतं। धिक् पशुर्वध्यतां साज्यमित्यूचे नृपतिः क्रुधा ॥ ३३३॥ ग्रबधो पहं पशुबेन वीरेत्युक्ता भयोत्सुकः। मध्येसमं ननतीस्य सो रनुकुर्वन् कलापिनं ।। ३३४।। नृत्यं केका च शिखिना दृष्टास्मै द्रविणं नृपः। श्रभयेन समं प्रादात् तालावचरणोचितं ।।३३५।। वसतो उस्य दिशे। जिवा नृतः पैतामके पुरे। कर्त् पूरं स्वनामाङ्कं पप्रये स मनार्यः ॥३३६॥ रात्रा त्रेत्रं च लग्नं च दिव्यं ज्ञातुमयैकदा। स वीरो वीरचर्यायां निर्यया पार्थिवार्यमा ॥ ३३०॥ गच्छतः स्मापतेस्तस्य मालिरुबाङ्गविम्बितः । बभार ताराप्रकरो रचाशर्षपविभ्रमं ॥३३६॥ ग्रथानतचितालोकस्पष्टभीमतरदुमा । श्मशानप्रात्ततिनीं पर्यय्वाससाद् सः ॥३३१॥

ततस्तस्य सरित्यारे मुक्तसंरावमग्रतः। कर्दवाङ्मर्सेक्डूतं प्राइरासीन्मकीतसः ॥३<sup>8</sup>०॥ नृपतिस्तस्य दक्षातैज्वीलद्भिः कपिशीकृतः। उल्काच्यातिः कृताञ्चेषः कुलाद्रिरिव दिख्ते ॥३४१॥ तमय प्रतिशब्देन घारेणापूर्यन् दिशः। ग्रत्रामं विक्सन्नुचै<sub>रु</sub>वाच न्नणदाचरः ॥३४२॥ संत्यज्य विक्रमादित्यं सत्त्रोद्रिक्तं च शूदकं। वां च भूपाल पर्यातं धैर्यमन्यत्र दुर्लभं ॥३४३॥ वसुधाधिपते वाञ्हासिद्धिस्तव विधीयते । सेतुमेतं समुत्तीर्य पार्श्वमागम्यता मम ॥३४४॥ इत्युदीर्य निजं जानुं रचःपारात् प्रसारयन् । तन्मकासरितो वारि सेतुसीमिततं व्यधात् ॥३४५॥ श्रङ्गेन रचःकायस्य ज्ञावा सेतुं प्रकल्पितं । वीरः प्रवरसेना ज्य विकाषां चुरिकां द्धे ॥३४६॥ स तयात्कृत्य तन्मांसं कृतसापानपद्वतिः। श्रतरस्वत्र तत् स्थानं चुरिकावार् उच्यते ॥३४०॥ पार्श्वस्यं तं लग्रमुक्ता प्रातर्मत्मुत्रपातनं । दृष्ट्वा पुरं विधेक्षीति वद्दूतं तिरोद्धे ॥३४६॥ देव्या शारिकयाठ्ने यत्तेणाधिष्ठिते च सः।

ग्रामे शारीटके प्रथम् सूत्रं वेतालपातितं ॥ ३४१॥ भक्त्या प्रतिष्ठां प्राक् तस्मिन् निर्नापा प्रवरेश्वरं'। जयस्वामी स्वयं पीठे भिवा यत्नमुपाविशत् ॥३५०॥ वेतालवेदितं लग्नं ज्ञानता ज्ञातीभुजा । स्यपतेः स जयाच्यस्य नाम्ना प्रच्यापितोऽभवत् ॥३५१॥ नगराप्रातिलोम्याय भन्न्या तस्य विनायकः। प्रत्यज्ञुखः प्राज्ञुखतां भीमस्वामी स्वयं यया ॥३५१॥ सद्गावध्यादिका देव्यस्तेन श्रीशब्दलाञ्किताः पच पचजनेन्द्रेण पुरे तस्मिन् निवेशिताः ॥३५३॥ वितस्तायां स भूपाला वृक्तसेतुमकार्यत्। ख्याता ततः प्रभृत्येव तारृङ्गैसेतुकल्पना ।।**३५**४।। श्रीजयेन्द्रविकारस्य वृक्दुइस्य च व्यधात्। मातुलःस नरेन्द्रस्य जयेन्द्रो विनिवेशनं ॥३५५॥ बुभाज सिंक्लादीन् या दीपान् स सचिवा ज्करोत्। माराकनामा माराकभवनं भुवनाइतं ॥३५७॥ षठत्रिंशङ्कलचाणि पुरं तत्पप्रये पुरा। यस्यास्तां वर्द्धनस्वामी विश्वकर्मी च स मयः ॥३५७॥ दिन्नणस्मिन्नेव पारे वितस्तायाः पुरा किल । निर्मितं तेन नगरं विभक्तैर्युक्तमापणैः ॥३५०॥

ते तत्राभ्रंलिकाः माधा यानध्यारुक्य दृश्यते । वृष्टिह्मिग्धं निदाधाले चैत्रे चात्कुसुमं जगत् ॥३५१॥ तिहना नगरं कुत्र पवित्राः सुलभा भुवि । सुभगाः सिन्धुसंभेदाः क्रीडावसथवीथिषु ॥३६०॥ दृष्टः क्रीडानगोऽन्यत्र न मध्येनगरं क्वचित्। यतः सर्वीकसां लच्मीः संलच्या खुपयादिव ॥३६१॥ वैतम्तं वारि वास्तवीर्वृहत्तृहिनशर्करं । यीष्मोण्णे अङ्ग स्ववेश्मायात् कतुतो अन्यत्र लभ्यते ॥ ३ ६२ ॥ प्रतिद्वगृहं काशास्ते तस्मित्रपिता नृपैः। सक्स्रशः शकाते यैः क्रेतुं भूः सागराम्बरा ।।३६३।। पुरे निवसतस्तस्मिंस्तस्य राजप्रजासृजः। शनैः साम्राज्यलाभस्य षष्टिः संवत्सरा ययुः ॥३६४॥ ललाटे शूलमुद्राङ्के तराशूल्लाः शिरोरुहाः। तस्य शंभुभ्रमासङ्गिगङ्गाम्भाविभ्रमं द्धुः ॥३६५॥ श्रयाश्वपादेनेशाननिर्देशात् तत्वणागतः। काश्मीरिका जयलाख्या दिजन्मायोजि पार्श्वगः ॥३६६॥ श्रान्ता अस्यध्वन्य नान्यस्माद्देशता अभिमतं भवेत् । राज्ञे प्रवरसेनाय लेख रूप प्रदर्श्यता ।।३६०।। रत्युक्तार्पितलेखा असावसमर्थः पयः प्रयून् ।

गतुं प्रस्थानिवित्रोऽस्मि सबस्तेनेत्यगबत ॥३६०॥ ह्माक्यय तावत् वं स्पृष्टे। दितः कापालिना मया। उक्तेति तेन चिप्ता असावासक्ते दीर्घिकाजले ॥३६१॥ उन्मीलितेचागाे पद्राचीत् स्वं स्वदेशादयात्यतं । तस्युपश्चार्चने राज्ञा भृत्यान् व्ययान् जलाव्हती ॥३००॥ स्वमावेद्यितुं नया नीयमाने नृपान्तिकं। **ग्रव्यानिता श्रिपछोखं स स्नानकलसे ततः ॥३०१॥** प्रवरेशं स्नापयतां स्रस्तं तत् कलशात् पुनः। राजा लेखं वाचिववा जयनः प्रापितो ऽन्तिकं ।।३७२।। कृतं कृत्यं मह्दत्तं भागा भुका वयागतं । किमन्यत् करणीयं ते रुक्ति गच्छ शिवालयं ॥५७३॥ ततस्तं वृत्तसङ्केतः सन्ताष्याभिमतार्पणात् भित्रा तमश्मप्रासादं जगाके विमलं नभः ॥३७४॥ तनैः स दृशे गच्छ्न् कैलासतिलका दिशं। विषदे घटयन् व्योम्नि दितीयतपनोदयं ॥३०५॥ जयत्तेनाडुतोद्त्रहेतुनावाप्य संपदः। स्वनामाङ्काग्रकारादिकमीभिर्निर्मलाः कृताः ॥ ३०६॥ रवं स भुवनैश्वर्यं भुक्ता भूमिभृतां वरः। श्रनेनैव शरीरेण भेजे भूतपतेः सभां ।।३००।।

व्रासादे प्रवरेशस्य सिङ्जेत्रे ज्ञमापतेः। स्वर्गद्वार्प्रतिभटं द्वारमचापि लच्यते ॥३७६॥ तस्य रत्नप्रभादेच्यां जाता राजा युधिष्ठिरः । अपासीनवमासोनाः स्मां च दाविंशतिं समाः ॥ ३०१॥ सर्वरवजयस्कन्धगुप्तशब्दाङ्किताभिधाः। ग्रामन् विकारचैत्यादिकृत्यैस्तत् मचिवा वराः ॥३६०॥ भवच्छेदाभिधं ग्रामं स्तुत्यं चैत्यादिसिद्धिभिः। या व्यधात् सो पस्य वज्रेन्द्रो प्यासीन्मली जयेन्द्रजः ॥३६१॥ दिकुामिनीसुखोत्कीर्णाकीत्तिचन्दनचन्द्रकाः। ग्रासन् कुमारसेनाचास्तस्यान्ये प्रव्यव्यमित्रणः ॥३६१॥ पद्मावत्यां मुतस्तस्य नरेन्द्रादित्य इत्यभूत् । लक्षणापरनामा या नरेन्द्रस्वामिनं व्यधात् ॥३६३॥ वंबेन्द्रतनेया वंबेकनका यस्य मिल्लागा। श्रभूतां सुकृताद्ती राज्ञी च विमलप्रभा ॥३६४॥ स विधायाधिकरणं लिखितस्थितये निजं। यां त्रयोदशभिवं पैराहरोक् मकाभुजः ॥३६५॥ तस्यानुत्रो धर्णिभृद्रणादित्यस्ततोऽभवत् । तुज्जीनापर्नामानं यं जनाः प्राकुरजना ।।३७६।। जगिदलचणं यस्य शङ्कमुद्राङ्कितं शिरः।

म्रपूर्वशर्वरीशासलीनभानुश्चियं द्धे ।।३००।। रिपुकाराठवीष्वासीखस्य धाराधरः पतन् । तद्वधूनेत्रकुएँउस्तु जलाधिव्यमधार्यत ॥३००॥ म्रपूर्वी यत्प्रतापाग्निः प्रविश्यावीं हिषां न्यधात्। नारीनेत्रेषु नीरामीं मन्दिरेषु तृणाङ्गरान् ॥३०१॥ यस्य पाणिप्रणयितां कृपाणे समुपागते। कवन्धेभ्यः परोनृत्यं न व्यधत्त द्विपद्वले ॥ ११०॥ तस्याव्यपोद्यमाहात्म्या देवी दिव्याकृतेः प्रिया। तिष्णुशिक्तः चितिं प्राप्ता रणारम्भाभिधाभवत् ॥ १११॥ स कि जन्मालरे पूर्वे जूतकारो प्रवत् किल । कदापि प्राप निर्वेदं सर्वस्वं कितवैर्जितं ॥३१२॥ देक्त्यागायता प्यामीत् प्राप्यं किं च विचित्तयन्। न पर्यते प्युपेचले कितवाः स्वार्थसाधनं ॥३१३॥ ग्रवन्थदर्शनां विन्ध्ये देवीं भ्रमरवासिनीं। द्रष्ट्रमैच्ह्दराकां स्वा निर्व्य पेसः स्वतीविते ॥५१४॥ भ्रमरैः शङ्कपुच्हार्यैः खाद्यमानस्य देहिनः। तदास्पदं हि विशता उर्लघ्या पचयोजनी ॥३१५॥ स वबशङ्कपुच्छानां धीमास्तेषां प्रतिक्रियां। देके प्वश्यपरित्याज्ये मन्वाना प्रभूद उष्करा ।। ३१६।।

प्रागयावर्मणा देहं ततो महिषचर्मणा । तेन च्हाद्यता दत्ता मृछोपो प्य संगामयः ॥३१७॥ <mark>श्रथ भानुकरोच्छ्</mark>ष्कमृह्येपापीउिताङ्गकः। ं स लोष्ट इव संचारी प्रतस्ये क्रूरनिश्चयः ॥३१६॥ सरलां सरणिं त्यक्ता जीवितस्पृक्या समं। गुक्ता तेन ततः सान्द्रतमाभीमा व्यगास्वत ॥३११॥ श्रवादितिष्ठन् गर्तिभ्या घारा भ्रमरमण्डलाः । पत्तशब्दैः श्रुतिं व्रको मृत्युतूर्यर्विरिव ।।४००।। ते तमुच्छुष्कमृष्टीपरेणुत्रणितलोचनाः। सक्सा नाक्रमते स्म प्रक्रतो पि बाधितुं ।। ४०१।। रेणुभिर्वाधितदृशः ते न्यवर्तन षद्पदाः । तेऽखाउयंस्तु मृह्येपं न्यपतन्नेव वा नवा ॥४०२॥ तैः खाद्यमानमुचार्दैर्व्रजतो याजनत्रयीं। क्रमान्मृत्कवचं तस्य पिं संज्ञयमायया ।।४०३।। तते। मुद्धः प्रक्रतां तेषां मिह्यचर्मणि। घारश्चरचराघाषः प्राइरासीद्वयंकरः ॥४०४॥ चतुर्थयाजनस्याईमितक्रम्य विवेद् सः। रणत्कारि हिरेफांस्तानयीवर्मणि पातिनः ॥४०५॥ धावंस्तता पतिवेगेन खाद्यमानेन षर्परैः।

स शस्त्रवर्मणामाचि चित्तं धेर्येण ना पुरः ॥४०६॥ गव्यूतिमात्रमासन्ने देवीधामनि धैर्यवान् । धुन्वन् कराभ्यां मधुपान् धावति स्म स धीरधीः ॥४००॥ ग्रय स्नाप्वस्थिशेषाङ्गो लूनमांसः षड्ग्रंघिभिः । कराभ्यामिचणी रचन् देव्यायतनमासदत् ।।४०६।। प्रशान्ते भृङ्गसंपाते प्रकाशमवलोकयन् । स देव्याः पाद्यार्ग्रे पपातोड्डान्तर्जीवितः ॥४०१॥ स्ताकावशेषप्राणं तं देव्याश्वासियतुं ततः। ग्रभिरामं वपुः कृवा पस्पर्शाङ्गेषु पाणिना ॥४५०॥ दिव्येन पाणिस्पर्शेन तेन पीयूषवर्षिणा । स निप्रासादितस्वास्थ्या दिन्तु चिन्नेप चनुषी ॥४११॥ प्रविष्टमात्रः प्रैक्तिष्ट सिंक्विष्टरसीम्नि यां । घोराकारां स तां देवीं तदा प्राचीत्र तां पुनः ॥ ४१२॥ ददर्श प्नरुखानलतावासीं विलासिनीं। स्थितां पुष्करिणीतीरे श्यामां पुष्करलोचनां ॥४१३॥ गृहीतहारमुक्तार्थी वद्वापीनस्तनाञ्चलि । महार्हैः कात्तिकुसुमै यीवनेनार्चिताङ्गकां ।।४१४।। यावकासारिणा पादी द्धतीं कृच्क्रचारिणा । स्तनं इत्रमुखं द्रष्टुं तपस्वनाविवान्वहं ॥४१५॥

भास्विदिम्बाधरां कृष्णाकेशीं सितकराननां। कृरिमध्यां शिवाकारां सर्वदेवमयीमिव ।। ४१६।। तां विभाव्यानवसाङ्गीं निर्जाने पावनार्जिता । • निन्ये वारितवामेन स कामेन विधेयता ।। ४१७।। द्धती रूपमाधुर्यपूर्च्छ्ज्ञामधृष्यता । श्रप्सराः प्रत्यभात् तस्य सा हि चित्तेन देवता ।। ४१०।। कृपामृद्वर्वादीत् तं व्यिवता शिप्त चिरं पिषे । मुङ्गः साम्य समायस्य प्रार्ध्यतामुचिता वरः ॥४११॥ स तां वभाषे शाला में भवत्या दर्शनम्यमः। श्रदेवी किं तु भवती वरं रातुं कयं चमा ॥ १२०॥ देवी जगाद तं भद्र का उयं ते मनिस भ्रमः। देवी वा स्यामदेवी वा वरीतुं वां तु शक्तुयां ।। ४२१।। इति साज्भीष्टसंप्राप्ता कार्यिवा प्रतिश्रवं। ह्रस्तृत्कालमर्यादः सङ्गमं तामयाचत ।। ४२२।। तमस्यधात् सा उर्बु दे काे ज्यं ते जनुचिता विधिः। प्रार्थयस्वेतर्यस्मात् साक्तं भ्रमर्वासिनी ॥४२३॥ देवीं तां ज्ञानता उप्यस्य नाभूद्विहतं मनः। निरुद्धा वासनाः केन जन्मात्तर्निवन्धनाः ॥४५४॥ स तामुवाच सत्यं चेदेवि स्वां गिरमिच्हिस ।

प्रमाणीकुरु मदाणीमक्मन्यं न कामये ॥ १३५॥। पूर्वमेव हि जनूनां या पिवासो निलीयते। तिलानामिव तेषां स पर्व ते अपि न शीर्व ते ॥४५६॥ देवी वा भवकाता वा भीमा वा शोभनापि वा। यादृशीं पूर्वमद्रानं तादृश्येवावभासि मे ।।४५०।। तमित्यं कथयतं सा ज्ञावा निश्चलनिश्चयं। ट्वं जन्मात्तरे भावीत्यभ्यधादनुरोधतः ।।४५०।। उत्सक्ते कि संस्रष्टुं न दिव्या मर्त्यधर्मिणः। तद्गच्छ क्रूरसङ्गल्पेत्युक्ता सालर्द्धे ततः ॥४२१॥ त्रशून्यजनमा भूयासं तया देळोति चित्रयन् । प्रयागवरशाखाग्राद्कामीत् स्ववपुस्ततः ॥४३०॥ माज्जायत रणादित्या रणारम्भा च मा भुवि । मर्त्यभावेऽपि यत्रैव जहीं जन्मान्तरस्मृतिं ॥४३१॥ रतिसेनाभिधश्चालराजः सज्जो जब्धपूजने । तां तरङ्गालराह्येभे रत्नराजिमिवोज्ज्वलां ॥४३२॥ ग्रावाल्याद्यक्तदिव्योक्तिं तामलङ्कृतयावनां । दिव्यार्ही पृथिवीशेभ्या नार्थिभ्याऽपि ददौ नृपः ।।४३३।। रणादित्यनृपामात्ये द्रत्यायाते तथैव तं । प्रत्याखानेच्छ्माचखी सैव तद्वरणं वरं ॥४३४॥

तदर्धमेव कथितस्वात्पत्तिं तां ततः पिता । दृतं कुलूतभूभर्तः सुद्धदः प्राद्धिणोदृहं ॥ १३५॥ प्रकृष्टो विप्रकृष्टं तं देशं गता व्यधत्त तां। परिणीय रणादित्यः शुद्धान्तस्याधिदेवता ।। ४३६।। मर्त्यसंस्पर्शभीरुः सा मकादेवी भवन्यपि । तं मायया माक्यती न पस्पर्श कदाचन ।। १३०।। व्यधान्मायामयों राज्ञस्तल्ये स्वसदृशीं स्त्रियं। स्वयंभुमरुखा सा निर्जगाम विक्निशि ।।४३०।। स्वनाम्ना स्वस्य देव्याश्च कृता परगृरुद्वयं । माक्षेयाः शैललिङ्गे कार्यामास कारुभिः ॥४३१॥ श्वः प्रतिष्ठाप्रसङ्गे ज्य सङ्जे तिलङ्गियोर्द्धयं । देशानरागनः कश्चिन् द्रुषयामास दैववित् ।।४४०।। स दृष्टप्रत्ययः शश्चत् तयार्घितत्तिङ्गयाः । श्रश्मलाँडैः समाउद्रकेर्बभाषे गर्भमावृतं ।। १४९ ।। किं कर्तव्यतया मूढं प्रतिष्ठाविप्रविद्धलं। दिव्यदृष्टिः स्वयं देवी तता राज्ञानमब्रवीत् ॥४४२॥ राजन् गिरिस्तादाङ् पैरोक्टित्यं पूरा भजन् । समची दिवमादितं पूजाभाएउ।त् प्रजापतिः ।। ४४३।। तां विष्णाः प्रतिमां वीच्य पूजितां तेन धूर्जिटिः।

शून्यामिव तदा मेने शक्तिरूपा विना शिवं ॥ १८४ ॥ निमल्लितैर्डीकितानि रत्नान्यथ सुरासुरैः। पिएडीकृत्य स्वयं चक्रे लिङ्गं भुवनवन्दितं ।।४४५।। नां विष्णुप्रतिमां तच लिङ्गमीशानपूजितं । स्वयं प्रजासृजः पूड्यं कालेनादत्त रावणः ।।४४६।। तेनाप्यभ्यर्चमानं तं लङ्कायामभविचिरं । देवदयं रावणाने नीतमासीच वानरैः ॥४४०॥ तिर्यक्तया ते कपया मुग्धा हि मानसीकसः। शालीत्सुव्याः शनैर्देवी न्यधुरुत्तरमानसे ॥४४६॥ प्रागेव सर्सस्तस्मात् कुशलैः शिल्पिभर्मया । तावुखती प्रातरत्र प्राप्ती द्रन्यस्यसंशयं ।। ४४१।। तयाः प्रतिष्ठा क्रियतामित्युक्ता पृथिवीभुतं । देवी प्रयाता शुद्धातं सिद्धान् सस्मार खेचरान् ।।४५०।। ते धातमात्राः संप्राप्ता देव्यादेशेन पायसः। उद्दृत्य नृपतेर्धाम्नि देवा हरिहरी न्ययुः ॥४५१॥ दिव्यैः प्रमूनैः संवाता क्र्नारायणी जनः। प्रातर्नृपगृक्ते दृष्ट्वा परं विस्मयमायया ॥४५१॥ मज्जे प्रतिष्ठालिङ्गे प्य माक्षेत्रात्या नृपः। र्णेश्वरप्रतिष्ठायां पूर्वे यावत् समुखतः ।।३५३।।

रणारम्भान्भावेन तावदेवाइतावसः। स्वयं पीठे रणस्वामी भिचा यत्रमुपाविशत् ।। ४५४।। युग्नकं॥ कर्ते प्रभावजिज्ञासा राज्ञा दत्तधनस्ततः। स स्वयंभूः स्वयं भक्तांस्तांस्तान् ग्रामानदापयत् ॥ ४५५॥ कुम्भरामतया च्छ्नः सिद्धा ब्रह्माभिधा वसन् । परिज्ञाय तयोर्देच्या प्रतिष्ठाकर्म कारितः ।। ४५६।। स वृत्तप्रत्यभिज्ञः सन् प्रतिष्ठाप्य रणिश्चरं । व्योम्ना व्रजन् रणस्वामी प्रतिष्ठा गूडमाद्धे ॥४५७॥ जनास्वलचयन् यत् स स्वयं पीठमवातरत् । इति केषामपि कृदि प्रवादा ज्यापि वर्तते ।। ४५०।। सा ब्रह्मप्रतिमं सिद्धं देवी ब्रह्मविदां वरं। श्रकार्यत् तमुद्दिश्य परार्ड्ड ब्रह्मसत्तमं ॥४५१॥ रणारभास्वामिदेवा दम्पतीभ्या व्यधीयत । मठः पाशुपतानां च ताभ्यां प्रयुद्ममुईनि ॥४६०॥ श्रारोग्यशाला निर्धाष्युद्धाधवाय रोगिणां। तेन सेनामुखी देवी भयशास्यै च कारिता ॥४६१॥ ख्यातिं रणपुरस्वामिसज्ञया सर्वतागतं । म सिंक्रोत्सिकाग्रामे मार्त्ताएं प्रत्यपाद्यत् ॥४६२॥ अमृतप्रभवा तस्य राज्ञः पत्यान्यवा कृतः ।

दिज्ञणिस्मिन् रूणेशस्य पार्श्वे देवा उमृतेश्वरः ॥ १६३॥ मेघवारुनभूभर्तृपत्या भिन्नाख्यया कृते। विकारे पि तया बुद्धविम्बं साधु निवेशितं ॥४६४॥ राज्ञे देव्यनुरक्ताय मानुक्रोशाय मैकदा । पातालिसिद्धिदं मत्नं प्रद्दी काठकेश्वरं ।।४६५।। माभून्माघास्य मत्प्राप्तिरिति मबा तयार्पितं । ग्रमाध्यत् स तं प्राप्य वसन् तु वत्सरान् बङ्कन् ॥४६६॥ कृबेष्टिकापये कष्टं ततो नन्दिशिलां गतः। भूरिभिर्वत्सरैर्मल्लिसिडेः प्रणियता वयौ ॥४६०॥ स्वप्रैश्च सिद्धलिङ्गैश्च ताता भङ्कर्निश्चयः। चन्द्रभागाजलं भिन्ना नमुचेः प्राविशदिलं ॥४६०॥ विलेप्पावृततां याते दिवसानेकविंशतिं। प्रविश्य पारान् प्राङ्गिन्ये दैत्यस्वीभागभागितां ॥४६१॥ रव स भूपतिभूवा भूवं वर्षशतत्रयं। निर्वाणञ्चाच्चनिर्व्यूडपातालेश्वर्मासद्त् ॥४००॥ सानुगे नृपता याते दैतेयद्यितात्तिकं। देवी सा वैष्णावीशिक्तः श्वेतद्वीपमगाकृत ॥४७१॥ राजवंशेष्वनेकेषु राज्ञावंशद्वये परं । दयोर्वात्र निर्वृिष्ठं प्रजावात्मल्यमागतं ।।४७२।।

रणादित्यस्य गानन्दवंशे रामस्य राघवे । लोकार्तरमुखस्यापि ययारंशभुतः प्रताः ॥४७३॥ विक्रमाक्रान्वविश्वस्य विक्रमेश्वर्कृत् सुतः। तस्यासीदिक्रमादित्यस्त्रिविक्रमपराक्रमः ॥४७४॥ राजा ब्रह्मगलूनाभ्यां सचिवाभ्यां समं महीं। मोज्यासीढासवसमो ढाचवारिंशतिं समाः ॥४७५॥ चक्रे ब्रह्ममठं ब्रह्मा गलूनो लूनडुष्कृतः। रतावल्याच्यया बध्वा विकारं निरमापयत् ॥४७६॥ राज्ञाजनत्तरजस्तस्य राजाभूत् तदनत्तरं । नापितारातिभूपालो बालादित्या बलोर्जितः ।।४७७।। लवणार्णवपानेन तर्षीत्कर्षमिवादकन् । यत्प्रतायो रिपुस्त्रीणां सनेत्राम्भोऽभजन्मुखं ।।४७६।। म्राप्तन् ये परिमनागाधबाधद्एडा इवाकृताः। यस्याद्यापि जयस्तम्भाः सन्ति ते पूर्ववारिधा ।।४७१।। प्रभावाङ्गेन वङ्गालां तिवा येन व्यधीयत । काश्मीरिकनिवासाय कालम्ब्याख्या जनाश्रयः ॥४००॥ काश्मीरेषु धनोद्यमग्रहारं दिजन्मना । राजा मडवराज्ये या भेडराष्ट्यमकारयत् ।।४६९।। विशां विपारितारिष्टमरिष्टोत्साद्ने व्यधात् ।

वलभा परंप विम्बाष्ठी विम्बा विम्बेश्वरं कृरं ॥४६२॥ श्रातरो मिल्लणस्तस्य त्रयो मठसुरीकसः। मेतीश्च कारका ग्रासन् खङ्कशत्रुघ्नमालवाः ॥४०३॥ बभूव तस्य भूभर्तुर्भुवनाद्गुतविक्रमा। तनयानङ्गलेखाच्या शृङ्गारोद्धिकीमुदी ॥४८४॥ तां वीच्य लच्छोपितां मृगाचीं पित्रितिके। ग्रमाघप्रत्ययो व्यक्तं व्याजकारेति दैववित् ॥ १६५॥ भविता तव जामाता जगतीभागभाजनं। वदलमेव साम्राज्यं गोनन्दान्वयज्ञन्मना ।।४०६॥ मुतामत्तानमाम्राज्यमनिच्छ्त्रय पार्थिवः । दैवं पुरुषकारेण जेतुमासीत् कृतोखमः ॥४००॥ ग्रराजान्वयिने दत्ता नेयं साम्राज्यकारिणी। मवेति प्रदेश कन्यां न कस्मैचन भूभुते ॥ ४००॥ हेतुं स्वद्रपतामात्रं कृता ज्ञामातरं नृपः। ग्रवाश्ववामकायस्यं चक्रे दुर्लभवर्द्धनं ।।४०१।। मातुः कर्कीटनागेन सुस्नातायाः समीयुषा । राज्यायेव क्हि संजाता राज्ञा नाज्ञायि तेन स ॥४१०॥ निश्चिन्वते हि इंमन्या यमेवायाग्यमाग्रहात्। तिगीषयेव तत्रैव निद्धाति विधिः शुभं ॥४११॥

मान्सर्येण जरुद्वरुान् विसद्शे धूमध्वजे योग्यता ज्ञात्रा स्वां निद्धत् विषं दिनपतिर्क्तास्यः प्रशाल्युन्स्खः। दैवं वेत्ति न यः शिखी स परतो नामास्तु तत्संभवाः स्युद्धिा ऋषि यद्दशेन जगतिस्तरमंशिविस्मार्काः ॥४१२॥ धिया भाग्यानुगामिन्या चेष्टमाना नयोचितं । ग्रभूत् सर्वस्य चनुष्यः स तु इर्लभवर्द्धनः ॥<sup>१९</sup>३॥ प्रज्ञया योतमानं तं प्रज्ञादित्य इति प्रया । कैविर्भाग्यसाम्यं च शनकैः खशुरोजनयत् ।। १९१।। पित्राः प्रेयस्तयोद्भृता तारुण्यादिमदेन च। राजपुत्ती ययावत् तु गणयामास नैव तं ।। ३६५।। स्वैरिणीसंगमा भागा युवाना उग्ने पितुर्गृहं। पत्युर्मृडव्रवित्यस्याः किं नाभूच्छीत्नविद्यकृत् ॥ ४१६॥ मा नित्यदर्शनाभ्यासाच्छ्नकैर्विशता मनः। **त्रनङ्गलेखा खङ्घेन संप्रायुज्यत मिल्लाणा ।।**४१७।। इत्रप्रेमसुखाभ्यासनष्टङ्गीभीतिसंग्रमा। धार्ष्यं दिनादिनं यासी ततस्तन्मयतां यया ।।४१८।। स मली दानमानाभ्यां वशीकृतपरिच्हदः। **अतः**पुरे पथा कामं विजकार तया सक् ।।४११।। उपलेभे च शनकैस्तस्यास्तं शीलविञ्चवं।

विरागलिङ्गेरुखद्भिधीमान् इर्लभवर्द्धनः ॥५००॥ मखीमध्ये रुद्धः स्मेरा विवर्णा भर्तृदर्शने ।\* म्रकाएउ ठ्व प्रोक्ताय पश्यन्ती सस्मितं पयः ॥५०१॥ पत्युः कोषे कृतावज्ञा भ्रूनेत्रचिवुकाञ्चलैः। तद्प्रियं भाषमाणे सस्मितं न्यस्तत्तोचना ॥५०२॥ तत्तुल्यगुणनिर्विन्ना तद्विपत्तस्तुती रता । रिरंसा तस्य संलब्य सखीभिर्बद्धसंकथा।।५०३।। तच्चम्बने भुग्नकएठी तदाक्षेपासकाङ्गका । तत्संभागे त्यक्तकृषी तत्तल्वे व्याजनिद्रिता ॥५०४॥ भवेडि प्रायशा यापित्प्रेमविक्रीतचेतना । निवेद्यत्ती दौःशीत्त्यपिशाचावेशवैकृतं ।।५०५।। कुलकं। निगू ७दारदी रात्स्यचिताकृशवपुस्ततः। शुद्धात्तमविशत् ज्ञातुं निशि इर्लभवर्द्धनः ॥५०६॥ याज्यश्यत् सुरतः सातिसुलभस्वापनिः सङ्गं। इर्जीतभर्तुरङ्केषु प्रत्युप्तामिव वद्यमा ॥५००॥ श्वासैर्गालतावेगैः कम्पयद्भः कुचाङ्ग्री। निवेदयत्तौ तत्कालमेव निर्वर्ह्णां रतेः ॥५०६॥ ग्रन्यस्यापि क्रुधेा हेतुं पुनर्प्यज्ञमावहां। तां तथावस्थितां वीच्य स प्रवडवाल मन्युना ॥५०१॥

प्रजिक्षीर्षुः स्म रोषेण विमर्शेन निवारितः । प्रकृत्येव प्रकृत्येव निवृत्तं स्वममन्यत ॥५१०॥ ततस्तवाविधः न्भ्यत्प्रकोपावेशसागरः **न्विचार्**वेलया तस्य बलाच्ह्ममनीयत ॥५११॥ नमस्तस्मै ततः काे अन्यो गायते वशिनां धुरि । **जीर्यत्ते येन पर्याप्ता ईर्ष्याविषविमूचिकाः ।।** ५१२ ।। सार्वित्तयद्दे। कष्टाश्चेष्ठारागानुगा इमाः । विचारवन्थाः निष्यते निप्रं याभिरधानराः ॥ ५१३ ॥ स्त्रीति नामेन्द्रियां वी अयिनिन्द्रयां यथा परे। तथैव सर्वसामान्या वशिनामत्र काः क्रुधः ॥ ५१४॥ निसर्गतरला नारीः को नियत्वयितुं चनः। नियत्रणेन किं वास्यायत् सतां स्मरणोचितं ॥५१५॥ यः शुनोरिव सङ्गर्ष एकार्याभिनिविष्टयोः। रागिणोर्यदि मानः स काज्वमानस्ततः परः ॥ ५१६॥ ममकारो मृगात्तीषु क इवायं सचेतसां। स्वदेहे अनुपपन्ना अपि यः सा अन्यत्र कथं मतः ॥ ५१७॥ उद्देगोत्पादनादेषा बध्या चैत् प्रतिभाति मे । रागस्ति द्विस्मृतः कस्मान्मूलमुद्वेगशाखिनः ॥५१८॥ सप्तपातालनिचिप्तमूला रागमक्रीरुक्ः।

भूमिभूतमनुत्याख देषमुन्मू त्यते कथं ।। ५११।। देवा नामैष दुर्धिं जिता येन विवेकिना। चणाई नैव रागस्य तेन नामापि नाशितं ॥ ५२०॥ वीच्येतदिव्यया दृष्या रागिणां शस्यमाषधं । ईर्ष्या जेया तता रागः स्वयमाशा पत्नायते ॥ ५५१ ॥ इति ध्यावा लिखदणीन् खङ्कस्यांशुकपछावे । वध्या पि न कृता यत् वं स्मर्तव्यं तत् तवेत्यसा ।। ५२२।। जनैरलच्यमाणेऽय याते इर्लभर्वधने । त्यक्तनिद्रःस मस्त्री तदृष्ट्वा वर्णानवाचयत् ॥ ५२३ ॥ दानिष्यान् प्राणदस्यास्य खङ्कः स मनसा तदा । विसस्मारानङ्गलेखां दधीं तु प्रत्युपक्रियां ।। ५२४।। तस्यापकर्तुमुचितं प्रतिकार्मिच्छोश्चिना विशन्त् मनः स्मर्वाणपंतिः। दुग्गोचरे परिचयप्रणयं प्रपेदे निर्निद्रता न तु कदाचन राजपुत्नी ॥ ५२५॥ भूवा सप्तत्रिंशतिमब्दान् सचतुर्भिर्माप्तैर्वन्यां मूर्डनि रत्नं नृपतीनां। तस्मिन् काले लोकमवापोच्चलकृत्यो बालादित्या वालशशाङ्काङ्कितमैलिः ॥ ५२६॥

पूर्वे विपन्नतन्ये भारतन्य शेषे गानन्दसन्ति रजायत तत्र शासा। १ प्राग्दित्तभुग्रनिलना अय क्ठप्रविष्टते योषपा रितविसा नितिनीव दीना ॥ ५५०॥ श्रय शिथिलितमुख्यामात्यैर्विमत्यविद्यः कनकघरविमुक्तैः पावनैस्तीर्धतोषैः। कथमपि स कृतन्ना राजनामातुरुचैर्चाधित विधिवदिष्टं मूर्द्धि राज्याभिषेकं ॥ ५२६॥ कर्कीटप्रभवः प्रभुः स मुकुटप्रत्युप्तमुक्ताकणायोतश्रेणि-फणाङ्कराङ्कितवृरुद्वाङुर्मसीमुदस्न् । ज्ञातिप्रीतिसतीषशेषफणभृत्संफुछन्दृत्यछव-न्यासावर्तककारकाब्जपरलस्रग्धामशोभोजभवत् ॥ ५५१॥ श्रय विगलिता गानन्दाविभिन्ना भिन्नाः श्चेरतिश्चिनि भूः नर्नोटाकेः कुले व्यधित स्थिति । चिर्परिचितात् स्वर्गाभागाध्वनः पतनं श्रिता त्रिभुवनगुरोः शंभार्मीलाविवामर्निम्नगा ॥ ५३०॥ राजान्। १० म्रादितः ५३ ग्रन्थाः। ५५५ इतिश्रीकाश्मीरिकमकामात्यचम्पकप्रभुसूनोः कङ्गणस्य कृतौ राजतरङ्गिएयां तृतीयस्तरङ्गः समाप्तः।

## ॥ ग्रथ चतुर्थस्तरङ्गः ॥

तदीतव्यतिरेकमद्रितनयादेकेन मिश्रीभवन् निष्प्रत्यूरुमिक् व्यपोक्तु वपुः स्थाणोर्भद्राणि वः। वेण्या भोगिवधूशरीरकुटिलश्यामविषा वेष्टिता त्रूठाहरूपि यत्र भाति द्यिता मूर्त्येव पृक्ता तनुः ॥ १ ॥ स महीं राजकन्यां च प्राप्तवानेकतः कुलात् । रत्नानां च सुतानां च राजाभूद्वाजनं शनैः ॥ २॥ पत्युर्गीपितदीःशील्यात् तुल्यसीभाग्यगीर्वा। ग्रनङ्गभवनं चक्रे विकारं नृपतिप्रिया ।।३।। शिशुरेवायुषो अल्पवं दैवज्ञोक्तं विचित्तयन्। राज्ञः सुता मङ्गणाच्या मङ्गणस्वामिनं व्यधात् ।। १।। पारे विशोककाराद्रौ प्रदत्तप्रतिपत्तिना। त्रदीयत दिजेन्द्रेभ्यश्चन्द्रग्रामः त्तमाभुजा ॥५॥ श्रीनगर्यी प्रतिष्ठाप्य दुर्द्धभस्वामिनं कृरिं। षद्त्रिंशता स वर्षाणां द्मावृषो अस्तमुपायया ॥ ६॥ **त्रनङ्गदेव्यां संभूतस्तस्य द्वर्**छभकः सुतः । शशास वासवसमस्तता वसुमतीं कृती ॥७॥

मातामक्स्य या मात्रा दीक्तित्रस्तनयीकृतः। प्रतापादित्य इत्याच्यां तत्कुलानुगुणं द्धे ॥ द॥ श्रोडेनैडविडात् प्राप्तिथया यन्मित्रणा कृता । • ग्रग्रहारा हुनुमता पुण्यानमतसंपदा ॥ १॥ प्रतापतापितारातिः प्रतापपुरपत्तनं । मघवन्नगर्स्पर्डि दीर्घवाङ्गर्व्यधत्त सः ॥ १०॥ नानादिगत्तरायाततत्तत्त्रविकसंक्ले। नाणाभिधा वसत् तस्य देशे रीक्षीतको वणिक् ॥ ११॥ रीक्षीतदेशे जातानां निवेशाय दिजन्मनां । महागुणो नेाणमठं पुण्यज्येष्ठं चकार सः ॥ १२॥ स जात् राजभवने राज्ञा प्रीत्या निमस्तितः। श्रचिता ज्भवदेका रूमुपचरि र्नृपोचितैः ॥ १३॥ प्रातः सुखासिकां प्रेम्ना पृष्टो । य पृथिवीभुजा । शीर्षव्यथामकथयत् प्रज्ञातां दीपकड्जलैः ॥ १४॥ ततः क्रमेण नृपतिस्तेन ज्ञात् कृतार्यनः। वसंस्तदास्पदे जद्राचीत् चपायां मणिदीपकान् ।। १५।। विलासिवेन लक्म्या च तादृश्या तस्य विस्मितः । श्रय दित्राण्यकान्यासीत् तंत्रैव स कृतार्कृणः ।। १६।। रकरा तेन तत्काला व्यलेकि ललिताकृतिः।

श्रीनरेन्द्रप्रभा नाम कुम्ये किमकरानना ॥ १०॥ ञ्रोतपूर्णकुम्भाङ्गसद्वीकितविभ्रमं। मूर्तिमन्मङ्गलमिव स्मरस्य च गृक्षस्य च ॥ १६॥ कुर्म्यस्य निर्जनतया स निःशङ्कविकारिणीं। तां विलोक्यानवयाङ्गीमभिलाषेण पस्पृशे ॥ ११॥ सापि दर्शितमालीभिः किञ्चित् साचीकृतानना । ग्रपश्यत् काश्यपीकात्तं श्रात्रविश्रात्तया दृशा ।। २०।। प्राग्तन्मप्रेमबन्धादा निदेशादा मनाभुवः। सपचपातं सा तस्यै दृष्यैव विद्धे मनः ॥२१॥ त्तणादलब्यस्पर्शो पि तां साभाग्यस्धामयीं। श्रज्ञातामपि संस्पृश्य स्थितामिव विवेद सः ॥ ५२ ॥ कुर्म्यस्तम्भच्छ्त्रगात्री चणं भूवा जगाम सा । व्यावर्त्य वक्तं पश्यती पार्थिवं तं मुक्जर्मुकः ॥ २३॥ गृक्तीतक्दयस्तन्वास्तावतेव मङ्गीपतिः। म चिताजिस्मनयनो राजधानीं शनैर्यया ॥ २४॥ तत्र तस्य तदाकारधानावक्तिचन्नुषः। सममतःपुरप्रीत्या प्रयेदे तानवं तनुः ॥ २५॥ श्रचित्रयत् स धिक् कष्टं रुढो प्यमशुभावदः। त्रस्मिन् मे मानसाखाने रागनामा विषद्गः ।। २६।।

ग्रहो नु सुभगा रागवृत्तिश्चित्तं विजित्य यः। विवेकादीन् व्यधादूरे सुक्दः परिपन्थकान् ॥ ५७॥ भाव्यं कै।लीनभीतेन येन भूमिभृता सता। ं तस्य मे दुःसक्ः काे ज्यं सदाचार् विपर्ययः ॥ २०॥ यत्र दारापक्रणां राजिव कुरुते विशां। परः को नाम तत्रास्तु शमिता नीत्यतिक्रमे ॥ ५१॥ विमृष्यित्रिति भूपाला विस्मर्तुमभवत् न्नमः। न पद्धतिं साधुसेव्यां न च तां दीर्घलीचनं ॥ ३०॥ तमय प्रियतास्वस्यं नेदीयामरणां विणिक् । स जनाङ्गातवृत्तातः सुजनो विजने प्रवीत् ॥ ३१॥ इमामवस्थां प्राप्तो असि किं धर्मेण निरुध्यसे। न प्राणसंशये जन्तारकृत्यं नाम किञ्चन ॥ ३२॥ यन्मतानि प्रतीद्यते विबुधिर्धर्मसंशये। तेषामपीदृशे कृत्ये श्रूयते संयमव्ययः ॥ ३३ ॥ यशा उनुरोधाइचितं नापि देक्नुपेचितुं। स्वकीर्त्तिर्न परामूनां कीर्णाकर्णरसायना ॥ ३४॥ मा भून्मदन्रोधस्ते बित्प्रयार्थे हि पार्थिव। प्राणा ऋषि न मे गण्या इन्द्रियार्थेषु का कथा ।। ३५।। एवमुक्तो पि नाधत्से तां चेत् तत् सा सुरास्पदात्।

गृक्यतां नर्तकी भूवा नृत्यज्ञवान्मयापिती ।। ३६।। तेनेति प्रेर्यमाणः स बलिना च मनोभुवा । 🕈 प्राप्तित्ज्ञामय जग्राह् कयित्तित् तां सुलीचनां ।। ३७।। कृत्वैभृदात्तः सापास्ततादृक्चारित्र्यलाघवा । नरेन्द्रमहिषी चक्रे श्रीनरेन्द्रेश्वरं हरं ॥३०॥ क्रमेण च प्रजापुण्यैश्चन्द्रापीडाभिधं स्तं। प्रासोष्ट पार्थिववधूर्निधानमिव मेदिनी ॥३१॥ तस्याभिजनमालिन्यं स्वच्छैरच्छेदि तहुणैः। शाणास्मककणैः काष्ण्यमाकरोत्यं मणेरिव ॥ ४०॥ धूमादाहमलीमसाच्छ्चिपयः सूते धनस्योद्गमा लोक्स्यातिमितस्य जातिरचलात् कुएठाश्ममालामयात्। किं चात्यलजडाज्जलाखुतिमता ज्वालाध्वजस्योद्भवा जन्मावध्यनुकारिणा न मक्तां सत्यं स्वभावाः क्वचित् ॥ ४१ ॥ तारापीडो अपि तनयः क्रमात् तस्यामजायत । त्रविमुक्तापीउ नामा मुक्तापीउा **प्रियतेः ।। ४**२ ।। वबादित्याद्यादित्यललितादित्यसंज्ञकाः। प्रतापादित्यताः ख्याताश्चन्द्रापीडादयो पि ते ।। ४३।। वर्पान् पञ्चाशतं भुक्ता भुवं दुर्द्धाभभूपतिः। पुण्यनिःश्रेणिभिः पुण्यामारुरोक् दिवं शनैः ॥ ३४॥

राजचूडामणिः श्रीमांश्चन्द्रापीउस्तते। अवत्। पीडितेश्कृतिपा कीर्त्या कलेः पीडां चकार यः ॥ ४५॥ एकपादाकृतिर्धर्मः समस्येवोक्तिता नृपैः। ॰ शुद्धश्चोककृता येन पाँदैः संयोजितस्त्रिभिः ॥ ४६॥ यं चमाविक्रममुखाः परस्परविरोधिनः। मिपेविरे गुणास्तुल्यं दिव्यायानमिवर्तवः ॥ ४०॥ स्थाने स्थाने यदीया श्रीस्तुल्यमाव्याययन्यभूत्। द्रमानुगानक्ल्येव निषिलाननुतीविनः ॥ ४६॥ दोषांस्त्यकान्यभूषेषु यं शुद्धा श्रीरशिश्रियत् । मार्गाद्रिष्वाधकालुष्यं चिप्वा सिन्ध्रिवार्णवं ॥ ४१॥ कार्यज्ञो यो नतश्रक्रे यत्पत्ले अभूदिविज्ञधीः। परं समाचरन् स्तुत्यं स्तूयमानस्त्रपा द्धे ॥ ५० ॥ व्यनीयत न याऽमात्यैर्विनयं तान् स्वशिज्ञयत् । वबं न भिखते कैश्चिच्छिनत्त्यन्यान् मणींस्त् तत् ॥५१॥ यस्य धर्मभयादासीत् संत्याज्या धर्मसंशये । निजा पि पत्तः कुलिशत्रासादिव गरुत्मता ॥ ५२॥ न्यायं दर्शयता वर्त्म तेन राज्ञा प्रवर्तिताः। स्यितयो वीतसन्देका भास्वतेव दिनक्रियाः ॥ ५३॥ नियन्त्रिता यद्गणितिस्तद्गणोदीरणादियं।

ग्रतिप्रसङ्गभङ्गात् तत्रियत्तावाप्तितः पुनः ॥ ५४॥ तस्य त्रिभुवनस्वामिप्रासादारम्भकर्मीण । चर्मकृत् को अपि न प्रादात् कुठीं चेत्रापयोगिनीं ॥ ५५॥ शश्चत्प्रतिश्रुतार्थानां नव कमीधिकारिणां। नैसर्गिकग्रक्यस्तः सूत्रपातं न चत्तमे ।।५६।। विज्ञापितो अथ तैरेत्य तमर्थं पृथिवीपतिः । तानेव सागसो मेने चर्मकारं न तं पुनः ॥ ५०॥ माज्भ्यधात् तान् धिगेतेषामप्रेचापूर्वकारिता । प्रागेव वैरपृष्टा तं प्रविष्टं नवकर्मीण ॥ ५६॥ नियम्यतां विनिर्माणां यद्वान्यत्र विधीयता । परभूम्यपकारेण सुकृतं कः कलङ्कयेत् ॥ ५१ ॥ ये द्रष्टारः सदसतां ते धर्मविगुणाः क्रियाः। वयमेव विद्ध्मश्चेखातु न्यायेन काे प्रवना ।। ६०।। इत्युक्तवित भूपाले प्रेषिता मिल्लपर्वदा। पार्श्वात् पाह्रकृतस्तस्य हुतः प्राप्तो व्यक्तिज्ञपत् ॥ ६१॥ इच्छित स्वामिनं द्रष्टुं स च ब्रूते न चेन्मम। युक्तः प्रवेश ग्रास्थाने वास्याल्पावसरे पस्तु तत् ॥ ६२॥ ग्रन्येखुर्य भूपेन स विहिर्दत्तदर्शनः। पुण्यकर्मीण नो विघः किं वमेवेत्यपृच्छत ।। ६३।।

प्रतिभाति गृक्ं तचेद्रम्यं तव ततो पिकं। तद्र्ध्यता धनं वापि भूषेवं चाभ्यधीयत ।। ६४।। तृष्णीं स्थितं तता भूपं चर्मकारो व्यक्तिज्ञपत् । द्त्रांशुसूत्रैस्तत्सचमानं ज्ञातुमिवायतः ॥ ६५॥ राजन् विज्ञाप्यते कश्चिखदस्माभिर्यधाशयं । न स्थेयमवलिप्तेन तत्र द्रष्ट्रा सता वया ॥ ६६॥ नाहमूनः शुनो नास्ति काकुत्स्थात् पार्थिवः पृथुः । नुभ्यतीवाय तत्सभ्याः संलापेऽस्मिन् किमावयोः ॥ ६७॥ जातस्य जलाः संसारे भङ्गरः कायकञ्चकः । **त्रक्**लाममताच्याभ्यां शङ्गभ्यामेव बध्यते ॥ ६६॥ कङ्गणाङ्गद्कारादिशोभिनां भवतां यथा। निष्किञ्चनानामस्माकं स्वदेहे पहंक्रिया तथा ॥ ६१॥ देवस्य राजधान्येषा यादशी सीधकासिनी । कुठीघटमुखानइतमोरिस्तादशी मम ॥ ७०॥ <del>त्राजन्मना साह्मिणीयं मातेव सुखडुःखयोः।</del> मिठका लाखमानाच नेचितुं चम्यते मया ॥ ७१ ॥ नृणां यदेश्मक्रणो द्वः खमाच्यातुमीश्चरः। तिद्वमानच्युतोऽमर्त्यो राज्यभ्रष्टोऽष पार्षिवः ॥ ७२ ॥ एवमप्येत्य मद्देश्म सा चेदेवेन याच्यते।

मदाचारानुरोधेन दातुं तडचितं मम ॥ ७३॥ इति तेनोत्तरे दत्ते भूभृद्रवा तरास्पदं। कुटीं ब्रयाक् वित्तेन नाभिमानः शुभार्थिना ।। ७४।। **त्रवाचचर्मकारस्तं तत्र सव्यक्तिता**ज्ञलिः। राजन् धर्म्यानुरोधेन पर्वत्ता तवोचिता ॥ ७५॥ **त्रवियकेण धर्मेण पाए**डुसूनोः पुरा यथा । धार्मिकवं तथा ते उद्य मया स्पृश्येन वीचितं ।। ७६।। स्विस्ति तुभ्यं चिरं स्थेया धर्म्या वृत्तालपद्धतीः। दर्शयत्रीदशीः शुद्धाः श्रद्धेया धर्मचारिणां ।। ७७ ।। **एव निष्कल्मषाचारः स चक्रे पावनीं भुवं ।** राजा त्रिभुवनस्वामिकेशवस्य प्रतिष्ठया ।। ७६।। कृत्यैः प्रकाशदेव्याख्या प्रकाशाकाशकातिभिः। प्रकाशिका विकारस्य तत्पत्नी कार्यित्र्यभूत् ॥ ७१॥ गुरुर्मिहिर्दत्ताख्यस्तस्यादात्तगुणा प्भवत्। नारायणस्य गम्भीरस्वामिनाम्ना विधायकः ॥ ६०॥ मर्वाधिकरणास्यैयीच्छेत्ता च्छलितकाभिधः। नगराधिकृतस्तस्य इत्तितस्वामिनं व्यधात् ॥ ६१॥ कदाचन सभासीनं पृष्टा धर्माधिकारिभिः प्रायोपविष्टा राजानं ब्राव्सणी काचिद्ब्रवीत् ।। ८२।।

विष प्रशासित महीमहो गर्हानिवर्हणे । मुखमुप्तस्य मे पत्युर्ऋतं केनापि जीवितं ॥ ६३॥ र्विव मक्ती लङ्जा सदाचारस्य भूपतेः। ॰ यद्कालभेवा मृत्युस्तस्य संस्पृशति प्रजाः ॥ ८४॥ कलिकालवलात् तचेत् वादशैरपि दश्यते । पापान् पापतरे उमुब्मिन् दोषे कथमुदास्यते ।। दथ ।। चित्तयत्विप नावैमि भर्तुः कञ्चिद्दिरोधिनं । निर्दीपस्य हि तस्यासन् सर्वतः शीतला दिशः ॥ ६६॥ ग्रनसूयोऽनक्ंकारः प्रियवाग्गुणवत्सलः। पूर्वाभिभाषी निर्लोभा न विदेषो हि कस्यचित् ॥ छ।। तस्य तुल्यवया बाल्यात् प्रभृत्यध्ययने प्धमः। माज्ञिकस्वामिवास्तव्या विप्रः शंक्योऽभिचार्वित् ॥ इद ॥ गुणदारिद्यनिर्निद्रैः चुद्रैः काशलशालिना । प्रसिद्धिस्पर्द्वया बन्धीर्वाध्यतेऽसूययासवः।। ६१।। नापुंश्चलीया दुःशीला नाद्रोक्ता नित्यशङ्कितः। नावाचालाे मृषाभाषाे नाकायस्यः कृतप्रधीः ॥ १०॥ नारातृगृक्जो लुब्धो नानीर्ष्यो नित्यद्वः खितः । नास्त्रीतितः सर्वस्रास्या नावृद्धः स्निग्धभाषितः ॥ ११॥ नानन्यज्ञः पितृद्वेषी नारागी निरुपत्रपः।

नाजुद्रविद्यः पापीयानिति भूतार्थसंग्रहः ।। १२ ।। तिलकां॥ इत्युक्तवत्यां ब्राक्सएयां तच्छ्ङ्कावसितं दिजंै। म्रानीय परिशुध्यस्वेत्यभ्यधाद्वसुधाधिपः ॥ १३॥ भूयो ब्राह्मण्यवादीत् तं ख्यातः ख्यातोदविखया। निःसंग्रमः स्तम्भियतुं देव दिव्यक्रियामयं ॥ १४॥ न्नायद्वन इवावादीत् ततस्तां मेदिनीपतिः। ग्रदृष्टदोपे किं कुमी वयमत्राधिकारिणाः ।। १५।। नान्यस्मिन्नपि द्राउस्य प्रमङ्गो श्रीश्वितागसि । किं पुनर्ज्ञीकाणो दणद्यो या दोषे अपि वधं विना ॥ १६॥ उक्तेति विरते तस्मिन् दिजजायात्रवीत् पुनः । चतस्रः चणदाः चीषा राजन्ननशनममे ॥ १०॥ नान्वगां परिणेतारं कृतुः प्रतिचिकीर्षया । तत्राविहितद्गंडे अस्मिंस्त्यज्ञाम्यनशनैरसून् ॥ १६॥ तथा स्थितायां ब्राह्मायां कृतप्रायोपवेशनः। स्वयं त्रिभुवनस्वामिपादानुद्दिश्य सोऽभवत् ॥ ११ ॥ त्रिरात्रोपापितं तत्र राजानं रजनी चये। स्वप्ने स्वप्नात्तमो जोचत् सत्योक्तिं सत्यवाकृतः ॥१००॥ ईरङ्ग युज्यते राजन् सत्यस्यान्वेषणं कला । निशीये कस्य सामर्थ्यं कर्तुं दिवि विकर्त्तनं ॥ १०१॥

भवच्छ्त्र्यन्रोधेन सक्देतत् प्रवर्तते । मत्प्रासादाङ्गने प्रमुज्मिन् शालिचूर्णं विकीर्यतां ।। १०२।। प्रदिचाणं कुर्वता अस्य त्रिरत्र यदि दृश्यते । ं ब्रह्मकृत्यापाद्मुद्रा पाद्मुद्रानुयायिनी ।। १०३।। तदैष वधका भूवा सदृशं द्राउमर्रुति । रात्रावेष विधिः कार्यी दिने पापकृदर्यमा ।। १०४।। श्रय तत्कार्यिवा स दृष्टदेषि दिजन्मिन । दएउं दएउधरश्रक्रे दिजवादधवर्जितं ॥ १०५॥ म्हीमधोना भर्तृष्वे तस्मिन् विहितशासने। ततो दिजन्मजाया सा कृताशीरभ्यधादिदं ॥ १०६॥ इयत्यवनिभृत्सर्गे गूष्टपापानुशासनं। कार्तवीर्यस्य वा दृष्टं तव वा पृथिवीपते ।। १०७।। द्गडधारे विय दमाप चितिमेतां प्रशासित । के। वैरस्रेक्याः पारमनासाखावसीदित ।। १०८।। इत्यं कृत्युगध्ये पैर्धर्म्यवृत्तात्तवस्तुभिः। स्वल्या अपि राज्यकाला अस्य पर्याप्तैः पर्यपूर्यत ।।१०१।। स्र्ट्विष्टरपाथोजसंसर्गेण निर्गलः। निविउं त्रिमा ताने व्यथत्त धियि सिन्धिं ॥ ११०॥ विभक्तवर्पाशोभस्य तस्यासावन्यथा कयं।

मार्हेन्द्रस्येव धनुषा विद्धे दृष्टनष्टतां ॥ १११॥ कारियवाभिचारं तं निग्रहे। ग्रुरुषं दिजं। तं यशःशेषतामीशं तारापीडे। उनुज्ञो उनयत् ॥ ११५॥ इष्कर्मद्वर्भगान् भोतुं भोगान् पापा गुणोन्नतं । मृह्ति काएकान् प्राप्तं करभा इव केतकं ।। ११३।। ततः प्रभृति भूपानां राज्येच्छूनां गृहन् प्रति । **इष्टाः प्रवृत्ता राज्ये अस्मिन्नभिचारादिकाः क्रियाः ।। ११**४।। श्रीचन्द्रापीउदेवस्य तत्न्त्तमिवमपश्चिमं। संस्मर्यमाणं कुरुते न कस्यात्युलकं वपुः ॥ ११५॥ मुमूर्पर्वत् स लब्धापि तं कृत्याध्यायिनं दिजं। वराके अन्यप्रयुक्ते अस्मिन् का दोष इति नाबधीत् ॥ ११६॥ विस्मृतः स कृतद्माभृत्पंक्तिमध्ये प्या वेधसा । द्वा कार्यपदं न्यूनं न्यस्तः कलिनृपावली ।। ११७।। म्रष्टौ वर्षान् साष्टमासाननुगृक्षेति मेदिनीं। प्रविवेश वशी स्वर्गमिनशं च सता मनः ॥ ११६॥ थ्रातृद्रोक्तास्त्रस्कृत् प्रतापेन भयावकः। उवाक् तारापीउः स चएउः च्मामएउलं ततः ॥ १११॥ पूर्णपात्रप्रतिभटं दिषां लुएठयता यशः शिशोः प्रतापस्यात्पत्ती कबन्धा येन नर्तिताः ॥ १२०॥

तस्याति इष्टि दिष्टस्य लन्मी दीन्नापि सर्वतः। श्रभूडढेगर्जनर्नी श्मशानाग्रेरिव ख्तिः ॥ १२१॥ मल्लैः प्रभावसानिधां देवानां क्रियते दिज्ञैः। ·मवेति देवदेषी स दिजानां दण्डमत्यजत् ।। १२२।। मासं पद्गिर्दिनैद्रनं चतस्रश्च समा भुवि। स प्राभवडुरुद्रोह्प्ररोह्त्सुकृतात्ववः ॥ १२३ ॥ श्रयाद्रठाभिचारेण विक्तिगयुः संयो द्वितैः । स भ्रातृसदृशी शान्तिं प्रपेदे न पुनर्गतिं ॥ १२४॥ वा ज्यं परापकर णाय सृज्ञत्युपायं तेनैव तस्य नियमेन भवेदिनाशः। धूमं प्रसाति नयनान्धकरं च याजिप्रभूवाम्बुदः स शमयेत् सिललैस्तमेव ॥ १२५॥ राजा श्रीलितादित्यः सार्वभामस्तताऽभवत् । प्रादेशिकेश्वरसृष्टुर्विधर्बु द्वेरगाचरः ॥ १२६॥ प्रतापांशुच्छ्ठाकूँढैः पठवाससधर्मभिः। जम्बुद्वीपिद्विपेन्द्रस्य येनातन्यत माउनं ॥ १२७॥ नयाज्ञिलपु बद्धेषु राजभिर्विजयाद्यमे । पार्थिवः पृथुविक्रात्तिर्युधि क्रोधं मुमाच यः ॥ १२०॥ विनिःसर्ज्जनतया भयाद्रभीनिवामुचन् ।

द्विषां वसतया यस्य निशम्यास्कन्द्डन्डुभिं ॥ १५१॥ विलालतिलकात्तिर्यः सनेत्राम्भाभिराननैः १ निवापाञ्चलिदानानि द्विषां नारीरकार्यत् ॥ ५३०॥ न्नितिं प्रद्विणयतो रवेरिव महीपतेः। जिगीषोः प्रावशस्तस्य यात्रास्वेव वयो वया ॥ **१**३१ ॥ करं पूर्विदिशा गृह्मन् प्रतापानत्तसिवी।। म्रत्रविद्यां मक्तरातः स्वकीत्त्र्युष्णीषभृद्वभा ।। १३२।। कन्यानां यत्र कुळावं व्यधादाधिपुरे मरुत्। तत्रैव शंसनीयः स पुंसा चक्रे भयस्पृशा ॥ १३३॥ यशावमीद्रिवाहिन्याः सणात् कुर्वन् विशोपणं । नृपतिर्लिलिनादित्यः प्रतापादित्यतां वयौ ॥ १३८॥ मितमान् कान्यकुळोन्द्रः प्रत्यभात् कृत्यवेदिना । दीतं यद्यत्तितादित्यं पृष्ठं द्वा न्यवेवत ॥ १३५॥ तत्सङ्यास्ततो ज्यासन् निकाममभिमानिनः। कुसुमाकरतो प्रयुच्चैः सुरभिश्चन्द्नानिलः ॥ १३६॥ श्रीयशोवर्मणः सन्धा सान्धिविग्रक्तिंग्भवत् । नयं नियमनालेखे मित्रशर्मास्य चन्नमे ।। १३७।। माज्भूत् सन्धिर्पशोवर्मललितादित्ययोरिति । लिखितेनादिनिर्देशादनर्धवं विदन् प्रभाः ॥ १३७॥ युगलकं॥ मुदीर्घीवेग्रक्षाशात्तैः सेनानीभिरसूयितां । ग्रीचित्यम्येचितां तस्य चितिभृद्वद्वमन्यत ॥ १३१ ॥

.प्रीतः पञ्चमकाशव्दभाजनं तं व्यधत्त सः। यशोवर्मनृपं तं च समूलमूद्पारयत् ॥ १८०॥ श्रष्टादशानामुपरि प्राक्सिङ्यानां तद्वद्भवैः। कर्मस्यानैः स्थितिः प्राप्ता ततः प्रभृति पञ्चभिः ॥१४१॥ मक्षाप्रतीक्षारपीउा स मक्षासन्धिवियकः। महाश्वशालापि महाभाएउ।गारश्च पञ्चमः ॥ १४२॥ महासाधनभागश्चेत्येता यैर्भिधाः श्चिताः । शाहिम्ख्या येष्वभवन्नध्यद्धाः पृथिवीभुजः ॥ १४३ ॥ कविर्वाक्पतिराज्ञश्रीभवभूत्यादिसेवितः। क्रिता यया यशावमी तहुणस्तुतिवन्दिता ।। १<sup>88</sup>।। किमन्यत् कान्यकुब्बोर्ची यमुनापारतो पस्य सा। श्रभूदाकालिकातीरं गृक्ष्राङ्गनवदशे ॥ १८५॥ यशोवमीणमुलंघ्य किमाद्रिमिव जाङ्गवी। सुखेन प्राविशत् तस्य वाहिनी पूर्वसागरं ॥ १४६॥ पश्यद्विर्जन्मवसुधां सेष्यीधार्णाभित्सितैः। तन्मातङ्गैः कलिङ्गैभ्यः कयञ्चित् प्रस्थितं पथि ।। १४०।।

**ग्राकृष्टलक्मीपर्य**ङ्गद्तिसख्यादिवागताः। त्रशिश्रयंस्तं निःशेषादितिनो गाँउमण्डलात् ।। **१**८०।। कठकेभघठाकुस्तकृतवीचिकचग्रकुः। **त्रदृ**श्यताग्रगैस्तस्य गृहीतः पूर्ववारिधिः ॥ १४१॥ वनरातिश्यामलेन दिशं वैवस्वताङ्किता । स प्रतस्थे विध्वतीरे ण तत्कृपाणेन तु दिषः ॥ १५०॥ तस्योर्द्वजूटाः कर्णाटाः कृतप्रणतयोजनयन् । स्वर्णकेतकीस्त्यका प्रतापमवतंसता ।। १५१।। तस्मिन् प्रसङ्गे रृठाच्या कर्णाठी चठुलेक्सणा । **ग्रपासीत्रृपतिर्भूवा पृथुश्रीर्दि निणापयं ।।** १५५।। विन्धाद्रिमार्गाः पर्याप्ता निष्पर्यन्तप्रभावया । इगीयेव तया देव्या कृता निकृतकारकाः ॥ १५५॥ लितादित्यपादाब्जनावदर्पणमण्डले । स्वमृतिं वीच्य संक्रातां प्रणता सापि पिप्रिये ॥ १५४॥ तालीतरुतलाचात्रनारिकेलरसोर्मयः। कावेरीतीरपवनैस्तखोधाः क्लममत्यज्ञन् ॥ १५५॥ चन्दनाद्रेस्तदास्कन्द्त्रासभ्रश्यद्दिच्छ्लात् । श्रीखाउद्गुमदोःषाउा माउलाग्रा इवापतन् ॥ १५६॥ उत्तराश्मिस्वव पदं चिप्ता द्वीपेष्वविद्यतः ।

स कुल्याया इवाम्भोधेः चित्रं चक्रे गतागतं ॥ १५७॥ ततो अन्दिवी चिनिर्घेषिरुद्गीत ज्ञयमङ्गलः। प्रतस्ये पश्चिमामाशां जिगीषूणामपश्चिमः ॥ १५६॥ न्त्राक्रम्य क्रमुकान् सप्त कोङ्कणान् सप्त तापयन् । तुरुगानिव तिरमांशुः प्रतापस्तस्य पप्रये ॥ १५१ ॥ पश्चिमाञ्चेर्मरुद्यस्तवीचेराविर्भवन्यभूत् । द्वारका तस्य सैन्यानां प्रवेशीत्सुक्यर्यिनी ॥ १६०॥ विन्ध्याद्रिस्तदलन्तुसाधातुरेणुवृताम्बरः । . प्रत्यभात् त्यक्तमयीदः कीपताम्र इवोन्नमन् ॥१६१॥ विशतां दशनश्रेण्यस्तस्यावत्तिषु दत्तिनं । महाकालकिरीर्रेन्डुज्यातस्त्रया खण्डिताः परं ॥ १६२॥ सर्वतो दिशमालोका जितप्रायास्ततो नृपान् । स प्राविशत् सुविस्तीर्णमपयेनात्तरापयं ॥ १६३ ॥ राजभिस्तस्य तत्राग्रैः संग्रामाज्भूत् पदे पदे । कुलाद्रिभिरिवेन्द्रस्य पत्तच्छेदोखमस्पृशः ॥ १६४॥ काम्बाजानां वाजिशाला जायते स्म क्योज्जिताः ध्वातच्छ्लात् तद्विरुद्धिर्निरुद्धा मिर्ह्यिरिव।। १६५।। भूः बाराः शिखरश्रेणीयीतः सत्यज्य वाजिनः । कुण्ठभावं तद्वत्कण्ठां निन्युर्दृष्ट्वा क्याननान् ॥ १६६॥

त्रीन् वारान् समरे जिवा जितं मेने स इस्सनिं। सक्ज्यमरेवीरी मन्यते हि घुणाचरं ॥ १६०॥ • चित्ता न दृष्टा भाराना वक्के प्रकृतिपाएउरे । वनाकसामिव क्रोधाः स्वभावकपिले मुखे ॥ १६०॥ तस्य प्रतापोद्रदां न सेहे बनारतं मधु । दरीणामापधिज्यातिः प्रत्यूषा पर्क इवोदितः ॥ १६१ ॥ कस्त्ररीमृगसंस्पर्शी धूतकुङ्कुमकेसर्ः। मैन्यसीमितनीस्तस्य संचस्कारोत्तरानितः।। १७०।। शून्ये प्राग्ज्योतिषपुरे निर्जिक्तानं ददर्श सः। धूपधूमं वनसुष्टात् कालागुरुवनात् परं ।। १०१ ।। मरीचिकावितीर्णाणीविश्रमे वालुकाम्बुधा । तद्रजेन्द्रा महाग्राह्समूह्समतां वयुः॥ १७५॥ तयोधान् विगलंडियीन् स्वीराज्ये स्वीतना पकरोत्। तुङ्गी स्तनौ पुरस्कृत्य नतु कुम्भी कराठिना ॥ १७३॥ स्त्रीराज्यदेव्यास्तस्याग्रे वीच्य कम्पादिविक्रिया । संत्रासमभिलाषं वा निश्चिकाय न कश्चन ।। १७४।। उत्तराकुरवोऽविचंस्तद्वयाङ्गन्मपादपान् । ञ्गातकसंत्रासाद्विलानीव महोर्गाः ॥ १७५॥ जयार्जितधनः सोऽष प्रविवेश स्वमाउलं ।

भिन्नेभमाित्तकापूर्णपाणिः सिंह इवाचलं ।। १७६ ॥ जालन्धरं लोव्हरं च मण्डलानीतराणि च। प्रसादीकृत्य विद्धे राजवं साज्नुजीविनां ।। १७७ ।। • पराजयव्यज्ञनार्यं नानालिङ्गानि पार्यिवाः । उग्रेण ग्राहितास्तेन वहत्ययापि निर्मदाः ॥ १७६॥ बन्धमुद्राभिधानाय पश्चादाङ्क तदाज्ञया । तुरुष्का द्धते व्यक्तं मूडीनं चार्डमुण्डितं ।। १७१।। चितिभृदाचिणात्यानां तिर्यक्रज्ञापनाय सः। पुच्छं मक्तीतलस्पर्शि चक्रे कीपीनवासिस ।। १००।। न तत्पुरं न स ग्रामो न सा सिन्धुर्न सार्णावः। न स द्वीपोऽस्ति यत्रासा प्रतिष्ठां न विनिर्ममे ॥ १८१॥ क्वचिचेष्टासमुचितं क्वचित् स समयान्गं। बाङ्गल्येन प्रतिष्ठानां स मानी नाम सन्दंधे ।। १०२।। मुनिश्चितपुरं चक्रे दिग्जये कृतनिश्चयः। सगर्वी दर्पितपुरं कृतवान् कृतकेशवं ॥ १८६॥ फलं गृह्धन् फलपुरं पणीत्सम्पणीमाददत् । क्रीडारामविकारं च क्रीडन् राजा विनिमी ।। १८४।। एकमूर्डे नयद्रलमधः कर्षत् तथापरं । बुद्धा व्यधानिरालम्वं स्त्रीरात्ये नृकृरिं च सः ॥ १६५॥

दिगत्तरस्ये भूपाले तस्मिंस्तत्वर्मकृत् किल । पुरं विधाय तन्नाम्ना तत्कोपफलमन्वभूत् । १ ६६।। लिताख्ये पुरे तिस्मनादित्याय स भूपतिः। मग्रामां कान्यकुब्जोवींमिभिमानार्जिता ददी ।। १८७॥ तेन क्रष्कपुरे श्रीमान् मुक्तस्वामी व्यधीयत । वृक्दिकारो भूपेन सस्तूपश्च मक्तात्मना ॥ १००॥ हकां कोटिं गृकीवा स दिग्जयाय विनिर्गतः। भूतेशाय ददी शुद्धी कोटीरेकादशागतः ॥ १०१॥ स तत्र ज्येष्ठरुद्रस्य शिलाप्रासादयोजनं । भूमिग्रामप्रदानं च विद्धे वसुधाधिपः ॥ ११०॥ चक्रे चक्रधरे तेन वितस्ताम्भः प्रतारणं । विनिर्मायार्षरालीस्तांस्तान् ग्रामान् प्रयच्छ्ता ॥ १११॥ मा अविष्टताश्मप्राकारं प्रामादान्तर्व्यधत्त च । मार्त्तगाउस्याद्भृतं दाता द्राचास्फीतं च पत्तनं ।। ११२।। लोकपुर्ण्ये पुरं कृता नानोपकरणावलीं। प्रतिपादितवान् जिष्णुर्ग्रामैः साकं स विष्णावे ॥ ११३॥ ततः परं परीकासशीला भूलाकवासवः। विक्सदासवावासं परिकासपुरं व्यधात् ॥ ११४॥ विरेते रातता दवे श्रीपरीक्तासकेशवः।

लिप्तीर्ताकरस्वापे मुक्ताज्योतिर्भरिद्य ॥ १६५॥ नाभीनितनिकञ्चलकपुञ्जेनेवानुरञ्जितः। म्रचकात् काञ्चनमयः श्रीमुक्ताकेशवो कृरिः ॥ ११६॥ महावराहः शुशुभे काञ्चनं कवचं द्धत्। पाताले तिमिरं कृतुं वकृत्रिव रविप्रभाः ॥ १६७॥ गोवर्डनधरो देवो राजतस्तेन कारितः। या गोकुलपयःपूरितिव पाएउरता द्वे ॥ ११६॥ चतुष्पञ्चाशतं कृत्तान् रोपियवा मकाशिलां। ध्वजाग्रे दितिजारातेस्तार्च्यस्तेन निवेशितः ॥ १११॥ चक्रे वृक्षमुःशाला वृक्षैत्यवृक्जिनैः। राजा राजविकारं स विरजाः सततार्जितं ॥ २००॥ तालकाना सक्साणि चतुर्भिरधिकानि सः। ग्रशीतिं निद्धे हेम्रा मुक्ताकेशवविग्रहे ॥ २०१॥ तावत्येव सक्स्त्राणि पलानां रजतस्य च । सन्धाय शुद्धधीश्रक्रे श्रीपरीकासकेशवं ।। २०२।। रीतिप्रस्थसङ्ग्रीस्तु तेन तावद्विरेव सः। व्यामव्यापिवपुः श्रीमान् वृद्धुद्धो व्यधीयत ॥ २०३॥ चतुःशालां च चैत्यं च तावता तावता व्यधात्। धनेनैवेति तस्यासन् पञ्च निर्मितयः समाः ॥ २०४॥

राजतान् कापि सावर्णान् कापि देवान् विनिर्ममे । पार्श्वेष् मुख्यदेवानां पार्थिवो धनदोषमः ॥ २०५ ग कियलि तत्र रत्नानि ग्रामान् परिकरं तथा। म प्रादादिति कः शक्तः परिच्छेतुमियत्तया ।। २०६।। ग्रवरोधेरमात्येश्च सेवकेश नरेश्वरैः। तत्र प्रतिष्ठाः शतशो विहिता भुवनाहुताः ॥ २०७॥ राज्ञी कमत्तवत्यस्य कमत्ताकृठ्कारिणी। राजतं विपुलाकारं कमलाकेशवं व्यधात् ।। २०६।। ग्रमात्या मित्रशमीपि चक्रे मित्रेश्वरं क्रं। श्रीकव्यस्वामिनं चक्रे लाटः कव्याभिधा नृपः ॥ २०१॥ श्रीमान् कव्यविकारोऽपि तेनैव विद्धेऽद्गतः। भिज्ञः सर्वज्ञमित्राजभूत् क्रमाखत्र जिनोपमः ॥ २१०॥ तुः वारश्रङ्गणश्रके स चङ्गणविकारकृत्। भूपचित्तात्रतं स्तुपं जिनान् केममयांस्तथा ।। २११।। ईशानदेव्या तत्पत्या खाताम्बु प्रतिपादितं । सुधारसमिव स्वच्हमारोग्याधायि रोगिणां ॥ २१२॥ लितादित्यभूभर्तुर्वेद्यभा चक्रमर्दिका। मक्साएयाकसां सप्त तत्र चक्रपुरं व्यधात् ॥ २१३॥ ग्राचार्यी भप्पटी नाम विषधे भप्पटेश्वरं ।

म्रन्येऽपि कर्किटशास्या बक्वो बक्कभिः कृताः ॥ २१४॥ ग्रिधिष्ठानातरे प्रयत्र चुङ्गणेनाग्यमित्रणा । स चैत्यः सुकृतोदारो विकारो निरमीयत ॥ २१५॥ ' भिषगीशानचन्द्राख्यः श्यालश्चङ्गणमिल्रणः। विकारमकरोलाब्या तत्तकानुग्रकाच्क्रियं ॥ २१६॥ एवं देममयीमुवीं स कुर्वनुर्वरापतिः। गुणैरीदार्य शार्याचीर्मघवानमलंघयत् ॥ २१७॥ क्तियापि विनियीसी वक्ताद्वसुमतीपतेः। न कदाचन तस्याज्ञा देवीरप्युदलंध्यत ॥ ११८॥ तथांकि पूर्वपायोधेस्तरे सकरका वसन् । म्रानीयतां कपित्यानीत्यादिदेश स जातुचित् ।। २११।। किं कर्तव्यतयान्धेषु पुरोगेषु स्थितेष्वय । उपानयत् कपित्यानि दिव्यः की पि पुमान् पुरः ॥ २२०॥ श्रयाडपायनं गृह्धन् कृतसं ज्ञा भ्रवा प्रभोः। कस्य वं इति पप्रच्छ प्रतीकारः प्रसृत्य तं ॥ १२१॥ सो अध्यधात् तं किपत्थानि द्वा राज्ञः प्रियाएयक् । प्रिक्तो प्य महेन्द्रेण नन्दनीयानपालकः ॥ १२१॥ रहो महेन्द्रसंदिष्टं वक्तव्यं किञ्चदिस्त मे। इति श्रुवा प्रतीकारः सभा चक्रे स निर्जना ।। २२३।।

नता दिवाः पुमानूचे शक्रस्वां विक्त भूपते । न्नत्वं प्रथमण्येतत् साजन्यात्रिष्ठ्रं वचः ॥ २१४॥ तुर्वे युगे अपि भूपाल दिक्पाला ऋपि ते वयं । विभृमा वत् प्रणम्याज्ञां श्रूवतां तत्र कार्णां ।। ५२५।। पुरा ग्रामे गृक्षस्यस्य कस्यचित् पृथुसंपदः । जन्मालरे कर्मकरो कालिको प्रमूदवान् किल ॥ १२६॥ रकदा तस्य ते ग्रीप्ने वाक्षिवा मकावृषान् । यानस्य निर्जले १ एवं चीणप्रायमभूद्कः ।। १२७।। ततः स्वामिगृकात् चुत्तृद्खिन्नस्य भवतोऽतिकं । वारिकुम्भीमपूपं च गृहीवा कश्चिदायया ।। २२६।। निर्धीतपाणिपाद्स्वं भोतुं संप्रस्तुतस्ततः। विप्रं कएठगतप्राणमपश्यः पुरतो पतिथिं।। २२१।। म वामवोचन्मा भुड़्च्य इभिनोपक्तस्य मे । कर्णे विवासवः प्राणा वर्तते भाजनं विना ॥ १३०॥ वारितः पार्श्वगेनापि तस्मै वं प्रीतिपूर्वकं । पूपार्डं वारिकुम्भीं च प्रादाः प्रियमुदीर्यम् ॥ २३१ ॥ पात्रे प्रसन्नचित्तस्य काले दानेन तेन ते। श्रखिएउतानामाज्ञानां शतमासीत् त्रिविष्टपे ॥ १३२॥ तेन वारिप्रदानेन वाञ्कामात्रेऽपि दर्शिते।

प्रार्ट्सविति सुस्वादा नखा मरुपयेष्विप ॥ १३५ ॥ मत्त्वेत्रप्रीतिपादितः प्रियवचावद्वालवालावलिनि दे पेण मनः प्रसाद्ययसा निष्यससेकक्रियः । रातुस्तत्तदभीष्मितं किल फलन् काले श्रतिवाली श्रव्यसी राजन् दानमङ्गिरुका विजयते कल्पद्रुमादीनपि ॥ २३४॥ ग्रल्पावशेषास्तास्वयं मन्याज्ञास्तव भूपते । वचोऽलंघां चपयता यत्र तत्राविचारतः ॥ २३५॥ त्र्रिपि चेतरभूपाल सुलभं मक्तः सतः। कस्मादिचार्शृन्यवं तवापि कृदि रोकृति ॥ २३६॥ दिनानि कतिचिखानि कश्मीरेषु घनागमे। जायते तानि पूर्वाब्धा फलानि शिशिरे कुतः ॥ २३७॥ विगारुसे दिशं यां यां तत्र तत्रिव तत्पतेः। वदाज्ञाग्रक्षो यतः पूर्वदानप्रभावतः ॥ २३०॥ त्राशां श्रितस्य माहेन्द्रीमाज्ञा स्वल्पापि ते**ण्धुना** । ग्रकीता कथमध्येषा शक्रेणाभग्रशक्तिना ॥ ५३१॥ विना प्रयोजनं मुख्यं तस्मादाज्ञा वया क्वचित्। नैवसेव पुनर्देया विरुलाः सन्ति ता यतः ॥ ५४० ॥ इत्युक्तानिर्हिते तस्मिन् भूपाली विपुलाशयः। चित्तयन् दानमाङ्गत्म्यं परं विस्मयमायया ॥ २४१॥

ततः प्रभृति ताद्चयाग्यार्यप्राप्तिलालसः । परिकासपुरे चक्रे स्थिरां गुर्वीं सपर्विणीं ॥ १४९।। नक्स्रभक्तमित्येवंप्रख्यातायां सदिवाणं। लचमेकात्तरं भक्तपात्राणां यत्र दीयते ।। ५४३।। ग्रभिप्रायेण तेनैव पत्तनान्यूपरेषु सः। चक्रे ययेषु तृष्णार्तः कश्चिन्नातु पिवेदपः ॥ २८८॥ मंज्याकः म देशेभ्यस्तांस्तानतर्विज्जनान् । विकचान् सुमनस्तोमान् पादपेभ्य इवानितः ।। ५८५।। तेन कङ्कणावर्षस्य रसिन्नस्य सोदरः। चङ्गणो नाम भुःखारदेशानीता गुणात्तरः ॥ २४६॥ सरसेन समातन्वन् कोशे वङ्गसुवर्णातां। पद्माकर र्वाब्जस्य भूभृतो ४भूच्छुभावकः ॥ ५४७॥ रुद्धः पञ्चनदे जातु इस्तरैः सिन्धुसंगमैः। तरे स्तम्भितसैन्यो अभूद्राजा चिन्तापरः चाणं ॥ २४ ।। तता अम्बुतर्णापायं तस्मिन् पृच्छति मिल्लणः। त्रगाधे अस्भित्त रोधस्यश्चङ्कणो मणिमन्निपत्।। २४१।। तत्प्रभावाद्धिधाभूतं सरित्रीरं ससैनिकः। उत्तीणी नृपतिस्तूर्ण परं पारं समासदत् ॥ २५०॥ मणिमन्येन मणिना चङ्गणा ऽध्याचकर्ष तं।

मिललं प्रागवस्यं च ज्योन मिरतामभूत् ॥ २५९॥ परिभार्वांद्वैतं तित् स प्रशंसामुखराननः । प्रणयाचङ्गणं राजा मणियुग्ममयाचत ॥ १५१॥ स तमाङ् स्म विक्सन् कर्मेमा क्रुता मणी। योग्या मत्याणिगावेव किं स्यात् स्वीकर्णेन वः ॥ २५३॥ मामान्येघेव लभते सात्कर्षे वस्तु संप्रयां । महत्सु तस्य का शाभा विविधोत्कृष्टवस्तुषु ॥ १५४॥ प्रस्यन्दनं शशिमणोर्गणयति तावस्यावत् स्थिता जलिनेषः पुलिनैकदेशे। स स्वीक्रियेत यदि तेन ततस्तदास्य स्यन्दः स्फुरन्निप न तत्सिलिले विभाव्यः ॥ १५५॥ इत्युक्ता विरते तस्मिन् राजा सस्मितमब्रवीत् । संभावयित किं रत्नमाभ्यामभ्यधिकं मम ॥ २५६॥ तता अधिकतरं यदा काषोत्यं मम पश्यित । तदादाय प्रयच्छेदं निष्क्रयेण मणिद्वयं ।। २५७ ।। तता मकान् प्रसादो प्यमित्युका चङ्गुणा प्रवीत्। स्वायत्ते स्वामिना रत्ने मक्यमिष्टं प्रदीयतां ॥ २५०॥ गतस्कन्धे अधिरोधीतन्मागधेभ्या यदाकृतं । दवा सुगतविम्बं तज्जना ज्यमनुगृह्यतां ॥ २५१॥

## ॥ चतुर्थस्तरङ्गः ॥

मलिलोत्तरणोपाया मणी देवेन गृन्यतां। संसारोत्तरणोपायः सुगता मक्यमर्प्यतां ॥ १६०१ इति तेनार्थिता युक्त्या जिनविम्बं द्दी नृपः। वाग्निनां कस्य सामर्छा परिपन्ययितुं वचः ॥ २६१ ॥ स्वविकारे श्य भगवान् सं तेन विनिवेशितः। कपिशाभिः सकाशाय इव या भाति कान्तिभिः ॥ २६२॥ दृश्यते श्वापि कटकैरायासैः परिवेष्टितः । गजस्कन्थनिवद्धस्य सूचको यस्य विष्टरः ॥ २६३ ॥ ग्रभिप्रायानुसारेण प्रकटीकुरुते प्रियं। ग्रहे। महाप्रभावाणां भूपतीनां वसुन्धरा ।। २६<sup>८</sup>।। ग्रशिचितं कदाचित् स स्वयं दमयितुं क्यं। निनायार एयमेकाकी क्यविद्याविशारदः ।। २६५।। ह्राविमीन्षे तत्र ललनां ललिताकृतिं। रकां ददर्श गायली नृत्यलीमपरामपि ॥ २६६॥ त्तणाच ते समापव्य गीतनृत्ये मृगीदृशी। प्रणम्य किञ्चिद्गच्छत्यावपश्यद्मयन् कृयं ।। २६७ ।। तुरगं तं समारुक्य तत्रागच्हिदिने दिने । रुष्ट्रा तथैव ते काले गवापृच्हत् सविस्मयः ॥ २६०॥ तमूचतुस्ते नर्त्तकावावां देवगृकाश्रिते ।

यः शूर वर्द्धमानो ७ यं ग्रामस्तत्रावयो गृक्तं ।। २६१ ।। इक्त्यजीविन्सुजां मातृणामुपदेशतः। ग्रस्मत्कुलेन नियतं नृत्यमत्र विधीयते ।। २७०।। 'द्रांडिः परम्परायाता सेयमस्मङ्के स्थिता । ग्रावामन्यो पि वा नात्र निमित्तं ज्ञातुमीखरः ।। २७१।। रवं वचस्तयोः श्वा नृपोऽन्येगुः सविस्मयः। तड़क्तां मेदिनीं कृत्स्नां कारुभिर्निरदार्यत् ॥ ५७५॥ हरं निर्कृतमृद्धिस्तरयाद्राचीविवेदितं। नृपतिः पिक्तिहारं जीर्णदेवगृरुह्वयं ॥ २७३॥ उङ्गारितार्रेर्वणैंः पीठोत्कीणैनिवेदिता । ग्रपश्यत् केशवी तत्र रामलच्मणनिर्मिती ।। ५०४।। परिहासहरे: पार्श्वे पृथक् कृता शिलागृहं। स रामस्वामिनः श्रीमान् प्रतिष्ठाकर्म निर्ममे ॥ २०५॥ देवा पि लन्मणस्वामी तथेवाभ्यर्थ पार्थिवं । चक्रमर्दिकया चक्रेश्वरपार्श्वे निवेशितः ॥ २०६॥ दिग्जये पुरुषः कश्चिद्वत्तप्रत्यग्रनिग्रदः। श्रये न्यचिपदात्मानं गजाद्यहस्य भूभुजः ॥ २००॥ तं कृत्तपाणिघाणादित्रणैः शाणितवर्षिणं । त्राणार्थिनं कारुणिकः स्वाद्त्रं पृष्टवात्रृपः ।। २७६ ।।

## ॥ चतुर्थस्तरङ्गः ॥

म तस्मै सिकतासिन्धुसविधस्यस्य भूपतेः। प्रख्यातमूचे सचिवमात्मानं हितकारिणं ॥३०%। प्रणितर्लिलितादित्यनृपतेः क्रियतामिति । हितं कययतः स्वस्य निग्रहं च ततो नृपात् ॥ ५०० ॥ युग्नं॥ प्रतिज्ञज्ञे च भूपेन ततस्तत्स्वामिनियकः। द्रुव्रणो*ण्*गदङ्गारैः स चाकार्यत सत्कृतैः ॥ २०१ ॥ तता विक्तियात्रं तं स मली कृतसिक्रयः। कदाचिदेवमवद्दिजने जगतीभुजं ।। २०२।। ट्वंविधस्य कायस्य राजन् यत् परिरच्णां। तत्र वैरविश्द्याशा विडम्वयति मामियं ॥ २०३॥ वार्प्यर्जलाञ्चलिं द्वा दुःखाय च सुखाय च । कृतकृत्या ध्रुवं जङ्यादवमानकृतानमून् ।। २०४।। ग्रपकृत्याधिकं शत्रीरपकारं ज्ञेयान्मितं । गम्भीरं प्रतिनखेव निनादं नदती गिरिः ॥ २०५॥ इता मासिस्त्रिभिर्गम्या भूः प्राप्या वरितं कयं । यदा वा प्राप्यते वैरी तदा तत्रैव किं वसेत् ।। २०६॥ मासाईलंघं पन्यानं तस्माइपदिशामि ते। गृकीवा स तलं गम्यश्चमूनां किंतु निर्जलः ॥ २००॥ तडूमिजा वन्धवा मे न वच्चित वदागमं।

मामात्यातः पुरो राजा इद्यना तेन गृत्यते ॥ १८८॥ इत्युक्ता स्टब्क्रोत् तस्य प्रवेसं वालुकाणि वे। पत्ने जीगो तु कठको निस्तोयः समपयत ।। २०१।। ·तत्राप्यकानि दित्राणि वक्तेवाभवनृपः । तृष्णार्त्ते वीद्य सैन्यं च मिल्लां तमभाषत ।। ५१०।। उत्तकालाधिका यावदासरा गमिताः पथि । मुमूर्पु तृष्णाया सैन्यं तद्ध्वा शिष्यते कियान् ।। २११।। ततो विक्स्य सोऽवादीङ्किगीयोः शेषमध्वनः। किं पृच्छ्त्यरिराष्ट्रस्य यमराष्ट्रस्य वा भवान् ॥ ५१५॥ वं हि स्वामिहितायैव समुपेच्य स्वजीवितं। मृत्युवक्तं सकरको मया युक्त्या प्रवेशितः ।। ५१५।। नेदं मरुमकीमात्रं भीमा प्यं वाल्कार्णवः । नाम्भा पत्र लभते कापि कस्त्राता ते प्य भूपते ।। २१४।। श्रुबेति पृतना कृत्स्ना समभूदीतसीछवा । करकाअंशितफला स्तम्भशेषेव शालिभूः ॥ २१५॥ मल्यक्तजीविताशानां भीद्रणां क्रन्दितध्वनिं। भुजमुग्गम्य शमयंस्तता नृपतिर्व्रवीत् ॥ ५१६॥ **त्रमात्य तव कृत्येन प्रीतः स्वामिक्तिषिणः।** मरावप्यत्र शीतात्ती इव रोमाचिता वयं ।। ५१७ ।।

ग्रभेचमारे मिय तु व्यक्तमेवंविधे पि ते । प्रयोगः कुण्ठतां याता लाहं वज्रमणाविव भन्ति ॥ मणिभ्रमादिक्किमणं गृह्धन् द्ग्धा इवाङ्ग्लीः। वं मिष्णावयवालूनानम् शोचिष्यसि ध्रुवं ॥ २११ ॥ निदेशेनैव मे पश्य पयः सूतेऽख मेदिनी । रिमितेनाम्बुवारुस्य रत्नं वैद्वर्यभूरिव ॥ ३००॥ उत्युक्ता साजम्ब निष्कष्टं कुलेनावीं व्यस्यत् । उज्जिकीर्पुर्वितस्ताम्भः शूलेनेव त्रिलोचनः ॥ ३०१॥ ग्रयोक्तगाम पाताललन्मीलीलास्मितच्हविः। रसातलान् सरित् साकं सैन्यानां जीविताशया ॥ ३०५॥ तस्य सेनाचराणां सा क्लमं चिच्हेद वाहिनी। कथाव्ययीकृताङ्गस्य मिल्लिणस्तस्य चेप्सितं ।। ३०३।। लूनाङ्गा अमङ्गलाशंसी स मस्त्री विपलस्यमः। स्वस्य भर्तुर्विवेशादी नगरीमलकस्ततः ॥ ३०४॥ राज्ञा अपि कुठिलाचारो निगृन्ध स मङ्गीपतिः । निजस्य मिल्लिणस्तस्य तुल्यावस्था व्यधीयत ।। ३०५।। ययोपयोगं तेनैव स्थाने स्थाने प्रवर्तिताः । श्रयापि कुलवाहिन्यः प्रवहन्युत्तरापये ।। ३०६।। मक्स्रशः संभवत्राज्यपरे भुवनाहुताः ।

श्रतिप्रसङ्गभङ्गेन तद्वत्ताता न दर्शिताः ॥ ३००॥ यनिःश्रद्धः यनारमपरुषे देशे प्रतिघोरार्वा यग्राड्याः समये पयोदमलिने कालुष्यसन्द्रिषताः । ' दृश्यते कुलनिम्नगा ग्रपि परं दिग्देशकालाविमा तत्सत्यं मक्तामपि स्वसदशाचारप्रवृत्तिप्रदी ॥ ३०६॥ कलेवीयं प्रभावः स्यान्नरनाषासनस्य वा । यत् साजिप भीमकलुषाः प्रवृत्तीः समदर्शयत् ॥ ३०१ ॥ वृन्तं॥ ग्रवरोधसखा राजा परिकासपुरे स्थितः। स जातु मदिराचीवः सचिवानेवमन्वशात् ।। ३१०।। कृतं प्रवर्सनेन यदेतत् प्रवरं पुरं । तिन्नर्दक्य मन्यध्वे मत्पुरस्यैव चेच्ड्रियं ॥ ३११ ॥ घारामलं धिताइस्य श्रुवेत्याद्यां मक्रीपतेः। गवाश् धासक्ठानि ते पद्कृत् वात्लानके ।। ३१२।। क्रम्याग्रादी व्यमाणस्तदक्षिडवाली उडवलानलः। उल्कामुख इवाभूत् स रूपीरुक्तितोत्करः ।। ३१३।। द्वेषादिवैकृतवतः प्रतिभासते अन्या निष्यैव चित्रमधिको विषदात्मना अपि। चन्द्रादि पश्यति पुरो द्विगुणं प्रकृत्या तेज्ञोमयं तिमिरदोषकृतं कि चनुः ॥ ३१४॥

## ॥ चतुर्थस्तरङ्गः ॥

नैवं चेदेकमपि तत् पुरं प्रवर्भूपतेः । ग्रमंख्यप्रनिर्माता स विवेदाधिकं कुतः ॥ ३५५९ वृग्मं॥ र्जाणजैळा ज्य निर्धाय नगर्ष्वोपकिल्वियं। उजानिः द्याससुक्दा पस्पर्शे उनुशयामिना ।। ३१६।। तत् कुर्वते श्तः सुषिरा गूठं येनातनु चयं । द्क्यते जीर्णतर्वः कोटरस्थानला इव ॥ ३१७॥ प्रातम्तमय शाचतं सडुःखं वीच्य मिल्लणः। चिलानिवर्तनायोचुः पुरुष्ट्रापं मृपैव तत् ॥ ३१६॥ श्रुते व्यवष्टे नगरे निःशोको अभून्मकीपतिः। स्ववानर्हारिते पुन्ने प्रवृद्धा ग्य इव स्थिते ।। ३११ ।। कार्यं न जानु तदाकां यत्नीवेण मयाच्यते । तान्युक्तकारिणोज्मात्यान् प्रशंसित्रिति साज्ब्रवीत् ॥ ३२०॥ प्रियमनुचितं दमापण्यस्त्री नणप्रभुरी खरो रमयिन यता धिक् तान् भृत्यान् स्ववृत्तिसुखार्थिनः । नृपमपयगं पाति प्राणानुपेच्य निज्ञानपि प्रसभिमक् वे तैः पूतेवं मक्तत्मभिरुर्वरी ॥ ३२१ ॥ ग्रतीन्द्रमपि माहात्म्यं राज्ञस्तस्याधितिष्ठतः । श्रयमन्यो पि दोषो प्रभूदितर चितिषोचितः ॥ ३२२ ॥ दत्तापि यत् स मध्यस्यं श्रीपरीकृासकेशवं ।

ज्ञधान तीन्रापुरुषैस्त्रियाम्यां गाउपार्थिवं ॥ ३२३॥ गाँडापङ्गिन्यामासीत् सत्तमत्यद्भतं तदा । जङ्गर्ये जीवितं धीराः परोचस्य प्रभाः कृते ॥ ३२४ ॥ ं शारदादर्शनिमिषात् कस्मीरान् संप्रवेश्य ते । मध्यस्यदेवावसयं संकृताः समवेष्टयन् ॥ ३२५॥ दिगत्तरस्ये भूपाले प्रविवेचूनवेच्य तान् । परिकासक्रिं चक्रः पूजकाः पिक्तिगरिरं ॥ ३२६॥ ते रामस्वामिनं प्राप्य राजतं विक्रमार्जिताः। परिहासकृरिं भान्या चक्रुरुत्यां रेणुशः ॥ ३२०॥ तिलं तिलं तं कृवा च चिचिपुर्दिनु सर्वतः। नगरात्रिर्गतैः सैन्यैर्हन्यमानाः पदे पदे ॥ ३२०॥ श्यामलार्क्तसंसिकास्ते प्रतिबद्धता भुवि । म्रज्ञनाद्रिदृपत्खाउा धातुस्यन्दोज्ज्वत्ना इव ॥ ३२१॥ तदीयरुधिरासारैः समभूडुङ्ज्वलीकृता । स्वामिभित्रसामान्या धन्या चेयं वसुन्धरा ॥ ३३०॥ वबादबकृतं भयं विरमति श्रीः पद्मरागाद्गवेन्नानाकार्मपि प्रशाम्यति विषं गारुत्मताद्श्मनः। र्किकं क्रियते प्रभावनियमात् कर्मा श्रीतर्ह्नैः परं पुरह्नैः पुनरप्रमेयमहिमान्नईर्न किं साध्यते ॥ ३३१ ॥

द्या दीर्घकाललंखो अध्वा शासे भक्तिः द्या प्रभी। विधात्राप्यमाध्यं तर्याद्वीडिविहितं तदा ॥ ३००० व लोकोत्तरस्वामिभित्तप्रभावाणि पदे पदे। तादशानि तदाभूवन् भृत्यस्त्रानि भूभृता ॥ ३३३॥ राज्ञः प्रिया रिनता अ्र्रेडी उसन्सिविष्यवे । रामस्वाम्यपहारेण श्रीपरीहासकेशवः ॥ ५३४॥ श्रबापि दृश्वते शून्वं रामस्वामिपुरास्पदं । त्रकृताएंड गाँउवीराणां सनायं यशसा पुनः ॥ ५५५॥ वृवं नानाविधादनीवीमराः स्मापतेर्ययुः । विरत्नाः स्वपुरे तस्य भूयांसस्तु दिगत्तरे ॥ ५३६॥ ग्रनन्याक्रालपृथिवीसमालोकनकीत्की । ग्रपारं प्रविवेशाय पुनरेवोत्तरापयं ॥ ३३०॥ कर्त् प्रभावजिज्ञासां प्रक्तिर्धनदादिभिः। नैर्ऋतैः सक् वृत्तानास्तस्य ते ते तदाभवन् ॥ ५३०॥ नाखापि या भुत्रो दृष्टा जाने भानुकरेरपि । राज्ञस्तस्य वभूवाज्ञा तत्र स्वैरविकारिणी ॥ ३३१ ॥ चिरमज्ञातवृत्तानीर्मित्रिभिः प्रक्तिस्ततः। प्रत्यावृत्तस्तस्य पार्श्वादृतस्तानेवमुक्तवान् ॥ ३४०॥ इत्यादिशति वः स्वामी काे ज्यं माक्ता भवादशा ।

द्मामिमां मे प्रविष्टस्य प्रतीद्धांचे यदागमं ॥ ५४१ ॥ नवं नवं इसिदिनं संत्यज्य विजयार्जनं । सुराष्ट्रं संप्रविष्टस्य किं कार्यं मम पश्यथ ।। ३४५ ।। ं विनिर्गतानां स्वभुवः सरितां सलिलाकरः। न निर्व्यातं तिगीपूणां दृश्यते स्ववधिः क्वचित् ॥ ५४५॥ तस्मादाचारसारं वेा वच्ये स्वविषयाचितं । राज्यं तदन्सारेण निर्विघं कुरुतानघाः ॥ ५८८ ॥ ग्रत्रस्थैः सर्वदा रच्यः स्वभेदः प्रभविष्ण्भिः । चार्वाकाणामिवैषां कि भयं न परलोकतः ॥ ३८५॥ ग्रपराधं विनाप्यत्र दण्डा गह्बरवासिनः। ते हि संभृतवित्ताः स्युई भेधा दुर्गसंत्रयाः ।। ३४६ ।। वर्षीपभाग्यान्यत्रानि चेत्रभूसिम्मिता वृषाः। याम्याणां नातिरिच्यते यथा कार्ये तथा सकृत् ।। ३४०।। ग्रधिकीभूतवित्ता हि वत्सरेणीव ते भृशं। भवेयुर्डामराः क्रूरा नृपाज्ञातिक्रमच्नमाः ॥ ३४०॥ वसं स्त्रियः क्या भोज्यमलङ्कारा स्या गृहाः। श्रामाखने यदा जातु ग्रामीणैर्नगरोचिताः ॥ ३४१ ॥ महाहुर्गाण्युवेचले संरच्याणि यहा नृषैः। यदा चानत्तरज्ञतं तेषां भृत्येषु दृश्यते ॥ ३५०॥

## ॥ चतुर्थस्तरङ्गः ॥

प्रदेशादेकता द्वा यदा वृत्तिश्च शिख्णां । ग्रन्योन्योदाङ्संबन्धैः कायस्याः संङ्ता यहि ।। कर्मस्यानानि वीज्ञते ज्मापाः कायस्यवखदा । तदा निःसंशयं ज्ञेयः प्रजाभाग्यविपर्ययः ॥ ३५२॥ चतुर्भः कुलका॥ चेटानुसारेणोत्रीय द्रष्टमादाय संविदं । मयातां कृद्ये कार्यमलरं राजवीजिनां ॥ ३५३॥ प्रत्यामत्तिं मदकरिना दानगन्धेन वायुर्गिजीं इतिं प्रकिरतरुचिश्च चलेवाम्बुद्स्य । चेटा स्पष्टं वद्ति मतिमन्नैपुणोन्नेयतवा बनोर्जन्मानरपरिचितां निश्चलां चित्तवृत्तिं ॥ ३५४॥ पुचः कुवलवादित्या वबादित्यश्च मे समा । भिन्नशीला तयाभ्रीत्राधी हिमातुरयोः पुनः ॥ ३५५॥ ज्यायान् राज्ये अभिषेत्राच्यः स च स्यादलवान् यदा । तस्याज्ञातिक्रमः कार्यो भवद्गिर्नियमात् तदा ।। ३५६।। उत्सृज़ज़ीवितं वापि राज्यं वापि स पार्थिवः। शाचनीया न केनापि स्मरतेदं वचा मम ॥ ३५०॥ कार्यः कनीयान् न नृपः प्रमास्त् क्रियते यदि । नोलंघनीया तस्याज्ञा रुच्यश्च विषमोऽपि सः ॥ ३५६॥ पाचेषु मे कनीयान् या जयापीडेा**ऽस्ति दारकः।** 

पितामक्समा भूषो इति वाच्यः व सर्वदा ॥ ३५१ ॥ भर्तुर्गृङ्गीतन्स्रियाः साभिप्रायाः प्रणम्य तां । म्रानर्चः पश्चिमामाज्ञां ते वाष्पार्धकणात्यज्ञः ।।३६०।। ं उवाच चङ्गागो जातु सनिपत्याखिलाः प्रजाः । वाष्यैः पतिवियागाभितप्तां सिचन् वसुन्धरां ।। ३६१ ।। राज्ये कुवलयापीडेंग राजपुत्ती पिषिच्यतां। सुगृङ्गीताभिधा राजा गतः स सुकृती दिवं ॥ ३६२ ॥ समृज यस्य कृतिना दैवतैः काषवृद्धये। रसिसिडिरकस्मान्से यस्मात् सास्तमुपागता ।। ३६३।। ह्रस्था पि कि भूभृत् स भाग्यशत्त्वा कयाचन । कार्याणि घटयत्रासीदुर्घटान्यपि केलया ॥ ३६४॥ म्रम्भोजानि धनाधनव्यविहेतो प्युक्ताधयत्यंश्मान् द्वरस्यो प्रि पयोधरो प्रतिशिशिरस्पर्श करोत्यातपं। शिक्तः काष्यपरीचितास्ति मक्तां स्वैरं दविष्ठान्यको यन्माक्तत्म्यवशेन यात्रि घटनां कार्याणि निर्यन्त्रणं ॥ ३६५॥ मैकादशदिनान् सप्त मासान् षट्त्रिंशतं समाः। एवमाङ्खाय स महीं प्रजाचन्द्रो उस्तमाययौ ।। ३६६।। तुषारवर्षैर्वकृतीस्तमकाण्डनिपातिभिः। म्रायीणकाभिधे देशे विपन्नं केचिद्वचिरे ।।३६७।।

## ॥ चतुर्धस्तरङ्गः ॥

राजप्रष्ठः प्रतिष्टां स रिचतुं चिरसंचितां। मङ्गरे कापि दक्नं प्राविचादिति केचन ।। ३५०।। केषांचित् तु मते भूभृद्वीयस्युत्तरापये । मो अमर्त्यमुलभां भूमिं प्रविष्टः करकान्वितः ॥ ३६१ ॥ ग्रत्यद्भृतानि कृत्यानि श्रुतान्यस्य यया किल । विपत्तिरपि भूभर्नुस्तयैवात्यङ्गुता श्रुता ॥ ३०० ॥ याता उस्तं चुमणिः पयोधिमलिलं कैश्चित् प्रविष्टा उपरेः संप्राप्ता दक्तं गतः किल परैलीकलरं कीर्त्यते। जायले मक्तामको निरुपमप्रस्थानकेवाकिनां निःसामान्यमक्वयोगपिशुना वात्ती विपत्तावपि ॥ ३७१॥ ननः कुवलयापीडा भेजे कुवलयेशनां । जातः कमलदेव्यां यः श्रीमान् शक्र इवादितेः ॥ ३०५॥ त्यागेन चक्रे विशदां या प्नुरक्तां नृपश्चियं। महोरगस्त्रचिमव स्वभावमिलनामिष ।। ५७३।। श्रात्रा तुल्यप्रभावेण कञ्चित् कालं कृतप्रभः। स क्रताशोष्मणाक्रातः प्रदीप इव नारुचत् ॥ ३७४ ॥ भृङ्गेरिवानुगैदीनलोभात् पर्यायवृत्तिभिः। श्रीर्डस्थाभूत् तयोर्त्तर्मत्तेभकटयारिव ॥ ३०५ ॥ त्रवाभयधनादायि भृत्यचिक्रकया समं।

राजा कुवलपापीडेंग बभञ्जानुजमञ्जमा ।। ३७६।। राज्यं निष्कस्टकं कृवा ततः प्राप्तबला नृपः । दिग्जयायार्चितक्रात्तिः साजभूत् संभृतसाधनः ॥ ३७०॥ ' एकस्तिस्मिन् चणे मस्त्री तस्याज्ञामुदलंघयत्। स्मर्न् वा तित्यत्वीचं भजन् वा दर्पविक्रियां ॥ ३७६॥ प्राप्तायामपि यामिन्यां तत्त्ये कीपाकुली नृपः। तमाज्ञातिक्रमं धायन् न निद्रां चनमप्यगात् ॥ ३०१॥ रवं कृतागसं ऋतुं सस्पृहस्य तदाश्रयात्। बक्वः प्रत्यभासन्त बध्यास्तस्योष्यतक्रुधः ॥ ३००॥ विरागशैलमिथतात् तस्य चित्तमहोद्धेः। प्रकापकालकूठस्य पश्चात् शमसुधादगात् ॥ ३८१ ॥ दधी साज्य गतक्रोधः प्रवृद्धः प्राणिसंचयः। रतावान् कस्य नु कृते कर्तव्यः प्रत्यभान्मम ॥ ३०५॥ म्रकायीएयपि पर्याप्य कृतापि वृतिनार्जनं । विधीयते हितं यस्य स देहः कस्य सुस्थिरः ॥ ३०३॥ कृतघ्रस्यास्य कायस्य वृतेगरगलितस्मृतेः। कृतव्याः कस्य पन्थानः प्रतिभात्त्यनपायिनः ॥ ३०४॥ वदित जनवो इन पश्यमानस्य नात्मनः। म्रवस्थां कालसूदेन कृतां तां तां चणे चणे ॥३०५॥

## ॥ चतुर्थस्तरङ्गः ॥

क्यः पश्यिद्धरकारणस्मितसितं पायोजकोशाकृति श्मश्रृद्धोधकठेारमया रभसाइत्तप्तताम्रप्रमं 🚩 प्रानर्जीर्णावलचकेशविकृतिं वृद्धात्रशीर्षीपमं वहां नः परिकृत्यते ध्रुविमदं भूतैश्चिरस्थाविभिः ॥ ३०६॥ इत्याचनित्यताचित्रादत्तशातिसुखाद्रः। राज्यं सल्यज्य स वनं प्रसप्रसवणं यया ।। ३००।। गच्छ भद्र वनायैव तपस्याधीयतां मनः। मापायाः नणभङ्गिन्य वृवंप्राया विभूतयः ॥ ३००॥ तेन सल्यजता राज्यं लिखितेन निजासने। वैराग्यवासनोत्सेकः क्षेत्रकेनानेन सूचितः ॥ ३०१ ॥ ग्रभग्रशमसंवेगलब्धसिद्धिर्नराधिपः। श्रीपर्वतादावखापि भव्यानामेति दुक्पथं ।। ३१०।। तथा याते प्रभाः पुत्रे मित्रशर्मा शुचान्वितः। वितस्तासिन्धुसंभेदे सभायी जीवितं जही ॥ ५११॥ राज्यं समां समासाद्धी कृत्वा स वसुधाधिपः । निःश्रेयसाप्तिनिःश्रेणीं सुधीः सिद्धिं समासद्त् ॥ ३१२॥ वबादित्या विषयको ललितादित्य इत्यपि। ख्यातो ज्य भूभृद्भवयन्माता चकमर्दिका ॥ ३१३॥ स क्रूरचरिता आतुः प्रजाङ्काद्विधायिनः ।

मुधांशोरिव दुवीसा नूनं विसुदृशोण्भवत् ॥ ५१४॥ परिकार्मपुरून्वित्र्यां नानापकरणावलीं । म ब्रह्मार दुराचारो भूभृङ्गोभवशंवदः ॥ ५१५॥ रागिणा भूमिपालस्य भूयस्याङनःपुरस्त्रियः। वीजाश्चरेव वडवास्तास्ताः समभवन् प्रियाः ॥ ३१६॥ विक्रयेण प्रयच्छन् स झेच्छेभ्यः पुरुषान् बङ्गन् । ह्मेहोतिनां व्यवदृनिं प्रावर्तयत मएउले ॥ ३१७॥ मप्ताव्यान् वसुधां भुक्ता सोशतिसंभागजन्मनां । त्रगाम संचयं च्माभृत् चयरोगेण किल्विपी ।। ३१०।। नस्मान्मज्ञरिकादेव्या जाता राजा प्रजालकः। ततः पृथिव्यापीडाि भूत् समासाश्चतुरः समाः ॥ ५११ ॥ जातो मस्साभिधानायां विष्ययात् सप्त वासरान् । संग्रामापीउनामाय तमुत्पाद्याभवनृपः ।। ४००।। भ्रातरी ते। समासाच राज्यं नैव व्यराजत । क्रेमलशिशिरावाष्य चएडांशोरिव मएउलं ॥ ४०१ ॥ गाने ज्य संग्रामापींडे कनीयान्विष्यात्मज्ञः। राजा श्रीमान् ज्ञयापीउः प्राप राज्यं ततः क्रमात् ॥ ४०२॥ पितामहसमा भूयादित्यमात्यवचः स्मरन् । तिगीषुः संभृतबला दिग्जयाय स निर्यया ।। ४०३।।

स्वदेशादेव नयविदशं नीतैः समं नृषैः। वृद्धान् पप्रच्छ निर्गच्छन् कश्मीरुद्धारगाचरीन् ।। ४०४॥ पितामक्स्य नः सैन्यं कियत्रिर्गच्छता अवत् । इति ब्रूताख यात्रासु यूयं संख्यातसैनिकाः ॥ ४०५॥ कृतस्मितास्तमूचुस्ते किं प्रश्नेनामुना प्रभा। वस्तु कश्चिद्तिक्रात्तं नानुकर्तुं चमा प्रधुना ।। ४०६।। कर्णीरियानां तस्यासीत् सपादं लच्चमीशितुः। ग्रशीतिस्तु सरुस्राणि देवस्याच जयाचमे ।। ४००।। तदाकार्ष्य जयापीडा वकु मेने न निर्जयं। बिप्रं बितेः संकुचल्याः कालस्य बलवत्तया ॥ ४०६॥ जिगीषोः च्माभुजस्तस्य भावमात्नोक्य तादृशं । द्ध्युभीवज्ञतां वृद्धा लिलतादित्यभूपतेः ॥ ४०१ ॥ तस्य द्वरप्रयातस्य श्यालो जङ्जाभिधा बलात् । द्रोव्हेणाक्रम्य कश्मीरान् स्वयं भेजे नृपासनं ॥ ४१०॥ दिने दिने राजसैन्यात् स्वदेशस्मारिणस्ततः। सैनिकाः स्वान्यवर्तनः स्वामिभित्तपराङ्गुखाः ॥ ४११ ॥ प्रख्यापिययन् स्वामेव शक्तिं परिकरं विना । निश्चिकाय ज्ञयापीडे। युक्तां काञ्चित् तु संविदं ।। ४१२।। ग्रभङ्गास्ते श्रीमानास्तस्यैवासन् मनस्विनः।

म्रत्यवर्ततं यैरेप वैधात्रीर्पि वामताः ॥ ४१३ ॥ स विमृत्य त्य स्वां स्वां भूपतीननुयात्रिकान्। प्रयागमगमत् सैन्यैः परिमेयैनिजैः समं ॥ ४१४॥ तत्रावशिष्टान् निश्चित्य वाजिनः स मनोजवान् । द्विज्ञेभ्या लन्नमेकानं प्रद्दा भूरिद्विणां ॥ ४१५॥ संपूर्णमन्यो लत्तं यः प्रद्यादत्र वाजिनां । तन्मुद्रयेयं मन्मुद्रा विनिवार्येत्युदीर्य च ॥ ४१६॥ श्रीजयापीउदेवस्येत्यचरिरुपलिचतां। दिग्देशगामिना मुद्रां गाङ्गस्य पयसो द्दी ।। ४१७।। तन्मुद्राङ्कं पयः पीवा गाङ्गमचापि निर्मलं। चित्ते प्रवर्दते ताया भूपानामभिमानिनां ॥ ४१६॥ स्वदेशागमनानुज्ञां सैन्यस्याप्तमुखेन सः। दवा निशायामेकाकी निर्विया कठकान्तरात् ॥ ४११॥ मण्डलेषु नरेन्द्राणां पंयादानामिवार्यमा । गाडराजाश्रयं गुप्तं जयत्ताख्येन भूभुजा ॥ ४२०॥ प्रविवेश क्रमेणाय नगरं पाण्डुवर्डनं । तस्मिन् सीराज्यरम्याभिः प्रीतः पार्विभूतिभिः ॥ ४२१ ॥ लास्यं स द्रष्टुमविशत् कार्तिकेयनिकेतनं । भर्तानुगमालच्य नृत्यगीतादिशास्त्रवित् ॥ ४२२ ॥

नता देवगृरुदारशिलामधास्त स चणं। तेज्ञाविशेषचिकतिर्जनैः परिकृतालिकं ॥ ধ 📳 नर्तकी कमला नाम कालिमलं ददर्श तं। ग्रमामान्याकृतेः पुंसः सा ददर्श सविस्मया ॥ ४५४॥ ग्रंसपृष्टे अथ धावलं करं तस्यालरालरा । ग्रचित्रयत् ततो गूठं चर्त्रेष भवेद्भव ॥ ४२५॥ राजा वा राजपुत्री वा लोकोत्तरकुलोद्भवः। रवं ग्र**कीतुमभ्यासः पृष्ठस्थाः पर्णवी**ठिकाः ॥ ४२६॥ त्रंसपृष्ठेन येनायं लसत्याणिः प्रतिचणं । <sup>\*</sup> लोलश्रोत्रपुटी मदोत्कमधुपापातात्ववे पपि द्विपः सिंहो असत्यपि पृष्ठतः करिकुले व्यावृत्त्य विप्रेचिता । मेघीन्मुख्यशमेऽप्यशासवदनोद्गीर्णास्वरो वर्हिणश्चेष्टाना विरमे ॰ त्र हेतुविगमे ॰ व्यभ्यासदीर्घास्थितिः ॥ ४५० ॥ इत्यत्तश्चित्तयत्ती सा कृवा संक्रात्तसंविदं। सखीमभिन्नकृद्यां विसप्तर्ज तद्त्रिकं ॥ ४२६॥ प्राग्वत्पृष्ठं गते पाणौ पूगलएडांस्तवार्पितान् । वक्र श्विपज्जयापीउः परिवृत्त्य दुदर्श ता ॥ ४२१ ॥ भ्रूमंज्ञयामि कस्य वं पृष्टाया इति सुभ्रुवः । ददन्या वीठिकास्तस्या वृत्तात्तमुपत्तब्धवान् ।। ४३०।।

तया जनितदान्निएयस्तेस्तिर्मधुरभाषितैः। सच्याः भमाष्ट्रकृत्याया निन्ये स वसतिं शनैः ॥ ४३१ ॥ भ्रयाम्यपेशलालापा तथा तं सा विलासिनी। उपाचरत् परार्चित्रीः साज्यमूहिस्मिता यथा ॥ ४३५॥ ततः शशाङ्गधवले संज्ञाते रजनीमुखे । पाणिनालम्ब्य भूपालं शय्यावेश्म विवेस सा ॥ ४३३॥ ततः काचनपर्यद्भशायी मेरेयमत्त्रया। तयार्थि ता शिष शिषिलं विद्धे नाधरांशुकं ।। ४३४।। प्रवेशयनिव वृक्दबस्तां सत्रपां ततः। दीर्घवाङः समाक्षिष्य स शनैरिदमत्रवीत् ॥ ४३५॥ न वं पद्मपलाशाचि न मे कृद्यकारिणी। किं तु कात्नान्रिधा ज्यं सापराधं करोति मां ।। ४३६।। रासस्तवायं कल्याणि गुणैः क्रीताऽस्म्यकृत्रिमैः । ग्रचिराज्ञातवृत्ताता धुवं राज्ञिएयमेष्यमि ॥ ४३०॥ कार्यशेषमनिष्याचा सङ्जं मानिनि कञ्चन । म्रभोगे कृतसंकल्पं सुखानां वमवेहि मां ॥ ४३०॥ तामेवमुक्ता पर्यक्कं साङ्गलीयेन पाणिना । वादयन्निव निःश्वस्य श्लाकमेतं पपाठ सः ॥ ४३१ ॥ त्रसमाप्ततिगीषस्य स्त्रीचिला का मनस्त्रिनः।

म्रनाक्रम्य जगत् सर्वे ने। सन्ध्यां भजते रविः ॥ ४४०॥ ब्लोकेनात्मगतं तेन पिठतेन म्हीभुजा । 🖴 मा कलाकुशलाज्ञासीन्महातं कञ्चिदेव तं ॥ १८१ ॥ गतुकामं च तं प्रातर्नृषं प्रणयिनी बलात् । ग्रर्थियवा चिरं कालमप्रस्थानमयाचत ।। ४४२।। ष्ट्रकहा वन्दिनुं सन्ध्यां प्रयातः सरितस्तठं । चिरायाता गृहं तस्या ददर्श भृशविद्धलं ॥ ४४३ ॥ किमेतदिति पृष्टाय तमूचे सा शुचिस्मिता । सिंहो दत्र सुमहान् रात्रा निपत्याहित देहिनः ॥ ४४४ ॥ नरनागाश्वसंद्धारः कृतस्तेन दिने दिने । वया हुरं चिरायाते तद्भयेन समाकुलाः ॥ ४४५॥ राजाना राजपुत्रा वा तद्वयेन विसूत्रिताः। गृक्षेभ्या नात्र निर्याति प्रवृत्ते ज्ञणदाज्ञणे ॥ ४४६॥ नामिति ब्रुवती मुग्धां निषिध्य च विक्स्य च। मब्रीड इव तां रात्रिं जयापीडे। प्रत्यवाह्यत् ।। ४४०।। श्रपरेखुर्दिनापाये निर्गती नगरात्तरात् । सिंहागमप्रतीचो ४भून्महावरतरोर्धः ॥ ४४० ॥ श्रदृश्यत ततो द्वराइत्पुलवकुलच्छ्विः। **ऋ**ृकासः कृतात्तस्य संचारीव मृगाधियः ॥ ४४१ ॥

म्रध्वनान्येन वातं तमव मन्यरगामिनं । राजिसहो नद्भु सिंहं समाद्वयत हेलया ॥ ४५०॥ स्तब्धश्रोत्रो व्यात्तवज्ञः कम्प्रकूर्श्चः प्रदीप्तदुक् । उदस्तपूर्वकायस्तं सगर्जः समुपाद्रवत् ॥ ४५१॥ तस्यान्यस्याननविले कफोणिं पततः क्रुधा । निप्रकारी जयापींडे वन्नः नुरिक्याभिनत् ॥ ४५५॥ शोणितं जम्धगन्धेभसिन्द्रराभं विमुचता । रकप्रकारभिन्नेन तेनात्यवत बीवितं ॥ ४५३॥ म्रामुक्तव्रणपदः स कफोणिमय गोपयन् । प्रविश्य नर्तकीवेश्म निशि सुष्वाप पूर्ववत् ॥ ४५४॥ प्रभातायां विभावर्थी श्रुवा सिंहं कृतं नृपः। प्रकृष्टः कीतुकाद्र् हं जयती निर्ययी स्वयं ।। ४५५ ।। स दृष्ट्वा तं मक्षाकायमेकप्रकृतिसंकृतं। साञ्चर्या निश्चयान्मेने प्रकृतीर्ममानुषं ॥ १५६॥ तस्य दत्तालराद्यब्धं केयूरं पार्श्वगार्पितं । श्रीजयापीउनामाङ्कं ददशीय सविस्मयः ।। ४५७।। स्यात् कुतो श्त्र स भूपाल इति ब्रुवित पार्थिवे। त्रयापीडागमाशङ्कि पुरमासीद्रयाकुलं ॥ ४५०॥ ततः पारान् विमृष्येव जयतः चितिपो प्रवीत्।

प्रकृषीवसरे मूठाः कस्माद्वा भयसंभवः ।। ४५१।। श्रूयते हि जयापींडा राजा भुजवलोर्जितः 🔭 केनापि केतुना भ्राम्यनेकाक्येव दिगत्तरे ॥ १६०॥ राजपुत्रः कछाठ इत्युक्ता कल्याणदेव्यसा । तस्मै नियमिता रातुं निष्युचेण सता मया ॥ ४६१ ॥ साजन्वेषायेत् स्वयं प्राप्तस्तद्रबाक्रणेच्ह्या । रबद्धीयं प्रतिष्ठामा निधानासादनं गृह्यात् ॥ १६५॥ ग्रस्मित्रेव पुरे तेन भाव्यं भुवनशासिना । त्रूवादेनं समान्वेष्य यो ४समै द्यामभीष्मति ।। ४६३ ।। वाचि सप्रत्ययाः पारा भूपतेः सत्यवादिनः । म्रन्विष्य कमलावासवर्तिनं तं न्यवेद्यन् ॥ १६४॥ सामात्यात्तः पुरो अभ्येत्य प्रयत्नेन प्रसाख तं । ततः स्ववेश्म नृपतिर्निनाय विक्तितेत्सवः ॥ १६५॥ कल्याणदेव्यास्तेनाथ कल्याणाभिनिवेशिना। राजलब्म्या व्यपास्ताया इव सो ऽतिग्रक्त् करं ।। ४६६।। व्यधादिनापि सामग्रीं तत्र शक्तिं प्रकाशयन् । पच गौडाधिपान् जिवा खशुरं तद्धी खरं ।। ४६०।। गतशेषं प्रभुत्यक्तं सैन्यं संवाक्यन् स्थितः । मित्रशमीत्मेजा देवशमीमात्यस्तमायया ॥ ४६८॥

निजदेशं प्रति ततः स प्रतस्ये तदर्थितः। त्रये जयत्रियं कुर्चन् पश्चात् ते ज्य सुलाचने ।। १६१।। सिंक्सननं जितादादी कान्यकुळामकीभुजः। स राज्यककुदं राजा जकारीदारपीरुषः ॥ ४७० ॥ तिस्मन् प्रविष्टे स्वभुवं स्पूर्तद्वर्तितिविक्रमे । सैन्यैस्समं समित्सङ्कीर्जङ्को। योद्धं विनिर्यया ॥ ४७१ ॥ पुष्कलेत्राभिधे ग्रामे तेन सार्डी सुदारुणः । जयापीउस्य संग्रामः सुबङ्गिन दिनान्यभूत् ॥ ४०२॥ श्रन्रक्तप्रजा राजा जङ्गराज्यासिक्षण्यिः। युधि सो ४ न्विष्यमाणो ४ भूद्वाम्यारु विकमण्डलीः ।। ४०३ ।। श्रीदेवो ग्रामचाउालः प्राप्ता ग्राम्यैः समं युधि । काे अ तत्त्र इति भ्राम्यन् योधान् पप्रच्छ सर्वतः ।।४७४।। नृष्णार्ते स्वर्णभृङ्गारात् पिवनं वारि तस्य ते । रणमध्ये क्याद्वढं तं द्वरात् समदर्शयन् ॥ ४०५॥ भ्रमयन् चेपणीयं स चित्राश्मानं तदानने । सा अयं कृतो मया जङ्ज इत्यमायिक्रिया अनद्त् ॥ ४०६॥ साह्ययकाय राज्ञो उहं यामीत्युक्तार्थिताशनः। मातुर्ह्सन्त्या जन्जस्य प्रतिज्ञाय यया वधं ।। ४००।। श्रश्मसंस्मभीमास्यं मुमूर्षु पतितं स्यात् ।

विचेष्टमानं मेदिन्यां जङ्गं त्यक्ता ययुर्निजाः ॥ ४०६॥ स समर्वाहितापातचित्रासततद्वस्थितः। द्रोक्। जित्रातेन राज्येन त्रिभिर्वर्षिर्व्ययुज्यत ॥ ४०१ ॥ न्यासापक्ताराद्वणिज्ञां वेश्यानां कामिवचनात् । द्रोद्धाचोपनता राज्ञामस्थिरा ठ्व संपदः ॥४८०॥ क्ते जङ्जे जयापोउः प्रत्यावृत्त्य निजां श्रियं। त्रग्राह दोप्णा भूभारं कृत्येन च सतां मनः ॥ १८९॥ प्रपेदे यत्र कल्याणं स विरोधिवधात्रपः। देशे कल्याणपुरकृत् तत्र कल्याणदेव्यभूत् ॥ ४०२॥ राजा मङ्काणपुरकृचक्रे विपुलकेशवं । कमला सा स्वनाम्नापि कमलाख्यं पुरं व्यधात् ॥ ३०३ ॥ मक्षिप्रतीकारपीठाधिकारं प्रतिपच सः। कल्याणदेवी दान्निण्याद्करोद्धिकोन्नति ।। ४८४।। उत्पत्तिभूमा देशे अस्मिन् द्वरद्वरतिरोक्तिता । कश्यपेन वितस्तेव तेन विद्यावतारिता ॥ ४०५॥ वचा मूर्खी यमित्येव कस्मैचिद्दते स्फुटं । मर्वज्ञानं द्दचक्रे सर्वान् विखाभियोगिनः ॥ ४०६॥ देशासरादागमय्य व्याचन्नाणान् न्नमापतिः । प्रावर्तयत विच्छित्रं मकाभाष्यं स्वमएउले ॥ ४००॥

र्ज्ञाराभिधाच्ह्वविद्योपाध्यायात् संभृतयुतः। व्यः सक् यया चृडिं स जयापीउपिएउतः ॥ ४००॥ भूपितरात्मनः स्पद्धी चत्तमे न स कस्यचित्। ्य्रात्मनस्तु वुँधैः स्पर्डी शुद्धधीर्वस्वमन्यत ॥ ४०१ ॥ तावन् परिउतशब्दो ४भूद्रातशब्दादपि प्रयुः। तैस्तिर्दे पैर्नतु झानिं कालात्तरवदाययौ ॥ ४६०॥ नृपता विद्वदायत्ते राज्यसाम्मुख्यकंचिभिः। गृक्ता वभू वृर्विद्वयां व्याप्ताः सेवागतिन्यैः ॥ ४६१ ॥ समग्रहीत् तथा राजा सो अन्विष्यन् निषिलान् व्धान् । विद्रदुर्भिचमभवखयान्यनृपमएउले ॥ ११२॥ **त्र**ध्यना भक्तशालायां शुक्रदत्तस्य मित्रणः। विदत्तया यक्रियाच्यस्तेन स्वीकृत्य वर्द्धितः ॥ ४१३ ॥ विदान् दीनारलन्नेण प्रत्यक् कृतवेतनः। भरेग अभू इद्वरस्तस्य भूमिभर्तुः सभापतिः ॥ ४१४॥ स दामाद्रगुप्ताख्यं कुदिनीमतकारिणं। कविं कविं वलिरिव धुर्यं धीसचिवं व्यधात् ॥ ३१५॥ मनार्थः शङ्कदत्तश्चरकः सन्धिमास्तथा। वभूवुः कवयस्तस्य वामनायाश्च मिल्लणाः ।। ४१६।। मुस्वप्ने पश्चिमाशायां लज्जयत्रद्यं रवेः।

द्रणं धर्मीत्तराचार्यप्रविष्टं साध्वमन्यत ॥ ४१०॥ सचेताः संस्तवव्यक्तविवकृत्वा वभूव सः व भावानां भुज्यमानानामास्वादात्तर्वित्रृषः ॥ ४१६॥ ग्रपश्यद्विमीक्।स्वादान् भावान् स्वाद्विवेकिभिः। किं ज्ञेयमशनादन्यत् च्मापैरन्थेरिवोच्चभिः ॥ ४११ ॥ ग्राद्रहस्य चितां कृतानुमर्गोाखागप्रियालिङ्गनं पुण्डेचुद्रवपानमुल्वणमकामाक्प्रलुप्तस्मृतेः। वीतासीर्वतंसमाल्यवलयामादश्च याद्रभवेद्वावानां मुभगः स्वभावमहिमा निश्चेतसस्तादृशः ॥ ५००॥ मस्त्रविक्रमयोस्तस्य द्वयोर्दर्पणयोरिव । र्केव विदिता मूर्तिः सक्स्रगुणतां यया ।।५०१।। श्रुकुर्वन् विगुणामाज्ञां लङ्केन्द्रात् पञ्च राचसान् । तेनानयेति जगदे द्वता जातु पुरःस्थितः ॥ ५०२॥ सान्धिविग्रहिकः साज्य गच्छन् पातच्युतोजम्बुधा । प्राप पारं तिमिग्रासं तिमिमुत्पाद्य निर्गतः ॥ ५०३ ॥ प्रियमर्त्या रामभक्त्या नृपाज्ञालेखदायिनं । स्वदेशमनयदत्तीरचोभिस्तं विभीषणः ॥ ५०४॥ हुतं वित्तैः पूर्यिवा सरोज्याधं च राज्ञंतैः। चक्रे जयपुरं कोटं त्रिविष्टयसमं नृषः ॥ ५०५॥

वुइत्रयं महाकारं विकारं च विधाय सः। नगरार्त्तर्वयादेवीं पुष्यकर्मा स निर्ममे ।। ५०६।। तत्वरे चतुरात्मा च शेषशायी च केशवः। विष्णुत्नोकस्थितिं त्यक्ता ध्रुवं वधाति सन्निधिं ।। ५०७ ॥ ग्रन्यत् कर्मालरं किञ्चित् कार्यिवा स राचसान् । व्यधात् कारुभिरेवाम्भ इति शंसित केचन ॥ ५००॥ स हि स्वप्ने जलालमें कुरु दार्वतीमिति। उक्तः कंसारिणा चक्रे विनिर्माणं तयाविधं ।। ५०१ ॥ श्रीदारवत्यधिष्ठानं वाच कोंट्रं तथास्त्रमी। ग्रभ्यत्तरं त्रयपुरं ब्रूते ब्याप्यविला तनः ॥ ५१०॥ मली पञ्चमकाशब्दभाजनं जगतीभुजः। नस्मिन् जयपुरे कार्टे जयदत्ताव्यधान्मठं ॥ ५११॥ राजन्तुः प्रमादस्य जामाता मथुरापतेः । म्राचाभिधा व्यरचयच्छ्चिराचेश्वरं हरं ॥ ५१२॥ पुनः संभृतसामग्र्या दिग्जयाय विनिर्यया । वलैर्जलिधवेलाद्रीन् द्राघयन्नलघुद्विपैः ॥ ५१३॥ संप्रविष्टापि पूर्वीद्रिमविच्छिन्ना हिमाचले । भगीर्यस्य गङ्गेव रेंजे तस्यानुगा चमूः ॥ ५१४॥ मार्डे प्रचाउँश्वाउालैग्टनः कटकाद्विः।

तस्यासन् यामिका रात्रा सुम्मुनिप्रमुखा नृपाः ।। ५१५।। नामान्यिहनयादित्य इति प्रख्यापयन् नृपः। पूर्वाशां विनयादित्यपुरेणालङ्कृतां व्यथान् ॥ ५१६॥ ग्रभ्युत्सेकेन सक्सा साक्साध्यवसायिनां । श्रीरारोहित सन्देहं महतामपि भूभृता ।। ५९०।। भीमसेनाभिधानस्य स इर्गे पूर्वभूपतेः। निःशव्हो त्रतिभिः सार्डे त्रतिलिङ्गी विवेश यत् ॥५१८॥ तं रन्थ्रान्वेषिणं तत्र परिज्ञाय चिरस्थितः । भ्राता जन्जस्य सिद्धाच्या गवा राज्ञे न्यवेद्यत् ॥ ५११ ॥ भूपतिभीमिसेना श्य राजाकस्माद्ववन्थ तं । नकुषातगरो भीममिव भीमपराक्रमं ॥ ५५०॥ तस्मिन् वीरे तथा बडे धुर्वे पुरुषकारिणां। वीरुषदेषिणा जाने दैवेनात्रमितं शिरः ॥ ५२१॥ जयापीउस्वसंमूठा व्यसने प्यतिदारुणे। तांस्तान् संचित्तयन्नासी द्वपायानुद्योन्मुखः ॥ ५५५॥ ग्रत्रातरे नर्पतेः पौराणामति इस्तरा। लूतामयकृता व्यापद्वद्पचत मण्डले ॥ ५५३॥ ग्रामयः स्पर्शसंचारी तत्र व्यापाद्कश्च सः। देशदोषादतो जनुर्लूताव्याप्ता विवर्द्यते ॥ ५१४॥

तदाकार्ष जयापीडा जातोपायप्रयुक्तधीः। स्वभृत्येनीपयुक्तानि द्रव्याएयानीतवान् रहः ॥ ५२५ ॥ तैः पित्ताद्रेचकैर्भृतिद्विलित्पत्ता व्वक्द्ववरं । विश्ववृत्तपयश्चाङ्गे चिप्ता स पिउकाे अवत् ।। ५२६ ।। तं लुताव्याप्तमाकार्य विपन्ना रिन्नणां मुखात्। विपत्स्यते ध्रुविमिति ध्यावा देशाद्विह्विधात् ॥ ५५०॥ र्वं स्वमतिमाक्तस्यात् सत्तीणी विपदणीवात् । व्याप्तव्योमायसीदुर्गे यशश्च परिपन्थिनः ॥ ५५६॥ यः सर्वकालमञ्जीः परिकृस्यमाना मूलाङ्गराखिप न जातु पुरस्करोति। व्यापत्सु शास्त्रविरुपी स फलं प्रसूय पुंसः किलेकपद् रव लुनात्यलक्नीं ॥ ५२१॥ तमैच्ह्दभिसन्धातुं विखाविक्रमसंयुतः। मायाव्यरम्डिनीम राजा नेपालपालकः ॥ ५३०॥ श्रकृतप्रणितस्तस्य प्रविष्टस्य स्वमण्डलं । श्रगात् सुदूरमध्वानं सप्तैन्याज्यसमार् सः ॥ ५३१ ॥ जिगीषोस्तस्य तु तथा तत् तत् पार्थिवनिर्जयः। पृथक् प्रयत्निर्नर्देश नाभूत् तद्नुसारिणः ॥ ५३२ ॥ मग्रं कापि कचिदृश्यं प्रतिदेशं स वैरिणं।

श्येनः कपातं कचात्तरिवान्विष्यन् जगाम सः ॥ ५५३॥ तता शिषतापाये तस्मिन् कुर्वन् स दिग्जयं। ग्राशनाब्धेस्तरे सिन्धास्समुपावेशयद्वलं ॥ ५३४॥ प्रतस्ये दिवसैर्दि त्रेर्य पूर्वार्णवान्मुखः। कर्पन् वेलानिलस्पर्शीत्सृष्टध्वजपटाश्चम्: ।। ५३५ ।। नतस्तिस्मिन् सिर्त्यारे दिन्नणिस्मिन् न्नमापतेः। तस्यावरमुडिः सैन्यं स्वच्छ्त्रांकं प्रकाशयन् ।। ५३६।। भूरिभेरीर्वोद्गारि प्रवलं वीच्य तदलं । प्रज्ञाल ज्यापीउः पीतसर्पिरिवानलः ॥ ५३०॥ म जानुद्यं निर्वियं पश्यन्त्रे सिर्ज्जलं । **अपूर्ववाद्भूमिज्ञः क्रुडस्तत् तं व्यगाक्त ॥ ५३०॥** मध्यं प्राप्ते नृपे पूर्णा वेलया वर्द्धमानया । त्रकाले **अ्ट्राधाम्भाः सार्णवाभ्यर्णगा सरित्** ।। ५३१ ।। नरनागाश्ववङ्गलं तथा सैन्यं महीपतेः। प्रवृद्धया ब्राट्यमानं चाणात् संचयमायया ।। ५४० ।। नृपतिवी चिसंमर्दभ्रंशिताभर्णांशुकः। वाङ्गभ्यां लक्रीष्टिक्न्द्न् जलैर्द्गर्मनीयत ॥ ५४१ ॥ एकस्य करुणाक्रन्दैः सैन्यस्यान्यस्य गर्जितैः। सरित्तरङ्गघोषैश्च बभू वुस्तुमुला दिशः ॥ ५४२ ॥

बिप्रकारी स दतिभिः सन्नद्धैः सरितो अलरात्। स चाकृष्य जयापींडं वबन्ध विकितोत्सवः ॥ ५४३॥ दैवस्याम्वुमुचश्च नास्ति नियम को ऽप्यानुकूल्यं प्रति व्यज्ञन् यः प्रियमुत्कटं घटयते जन्ताः चाणादप्रियं । निप्रं दीर्घनिद्यवासर्विपत्संतापनिर्वापणं प्राडुकृत्य वनस्पतेः प्रकुरुते विसुद्धिसर्गे च य ।। ५८४ ।। स कालगणिडकातीराश्रयात्युचाश्मवेश्मनि । निचित्तेष ज्ञयापीउमाप्तानां रित्तिणां करे ।। ५८५ ।। तया काश्मीरिका राजा निमग्ना व्यसने पुनः। स किंकर्तव्यतामूढः शुचा गूडमद्कात ॥ ५४६॥ कलावत्सु शशाङ्का अपि तेन्नस्विष्वर्यमापि तं। न ददर्श यथा धीमान् स रर्ज्ञ तथा नृपः ॥ ५८०॥ **त्रपश्यित्रगतः किञ्चिदालोकन्यस्तलोचनः ।** म्रासन्नां तिटनीमासीद्वपायांश्च स चित्तयन् ॥ ५८०॥ ग्रवस्थावेदकास्तत्र ग्रथिताः पृथिवीभुजा । म्राहीतः कर्णैः श्लोकाः स्मर्यते ज्यापि सूरिभिः ॥५४१॥ तथा तस्मिन् स्थिते मानी देवशर्मैव मिल्रष् । चित्तयन् स्वामिसंमानमनिशं पर्यतप्यत् ।। ५५०।। भर्तः स्वदेकृत्यागेन स कितं कर्तुमुखतः।

हूर्तरस्रुडेश्वक्रे प्रियवाग्भिः प्रलोभनं ।। ५५१।। जवापीउश्रिया साकं राज्यं कश्मीरमाएउले । दास्यामि तुभ्यमित्यस्य द्वतैः स श्राविताज्भवत् ।। ५५५।। प्राप्तेषु प्रतिद्वतेषु पूर्णायामय संविदि । गृङ्गीतकटका मस्त्री नेपालविषयं येया ।। ५५३ ।। स कालगण्डिकासिन्धीर्स्वाचि कठकं तठे। स्थापियवा परं पारं वैया मितपरिच्हदः ॥ ५५४॥ सामत्तर्यमायातस्तां सभा संप्रवेशितं । मत्कृत्यारमुडिः प्रक्षं न्यवेशयत विष्टरे ॥ ५५५ ॥ ग्रध्वयास इति चिप्रं प्रतिमुक्तः चमाभुजा । तिहसृष्टोपचारस्तिनायावसये दिनं ॥ ५५६॥ स चारम्डिभूभृच पीतकाशी परस्परं। त्रासतां निर्ज्ञ ने ४ न्येखुः कर्तव्यकृतनिश्चया ।। ५५७ ।। नृपमूचे 🕫 सचिवो जयापीडार्जितं धनं । श्रस्ति सैन्ये तदाप्तानां तस्य वा विदितं च तत् ॥ ५५०॥ रानेन भविता माज्ञस्तवेत्युका विमारुयन्। तस्मात् तं प्रष्टुमिच्हामि का वसु न्यस्तमित्यहं ॥ ५५१॥ ग्रत रव मया सैन्यं संकृतं न प्रवेशितं। यदेतन्मध्यगाः शक्या न बद्धं न्यासधारिणः ॥ ५६०॥

तस्मादेकैकमाङ्क्य तेषु बद्धेषु मैनिकाः। कापमज्ञातकृद्या ब्रा यास्यित विवत्तवः ॥ ५६१ ॥ एवं विमाहितात् तस्मात् प्राज्ञा व्याज्ञां स लब्धवान् । व्यदस्य प्रयया पार्खे जयापीउमक्तीभुजः ॥ ५६२॥ तदात्नोकनजं शोकं दर्शयन् धैर्यसागरः। गृक्ं तिनर्जनं कृता चित्रं पप्रच्छ् तं नृपं ॥ ५६३॥ श्रपि वया निजं तेजा भित्तिभूतं न कारितं। तस्मिन् हि सति सिध्यति साहसालेख्यकल्पनाः ॥ ५६४॥ स तं वभाषे निःशस्त्रा मिल्रिनेवं व्यवस्थितः। श्रद्भतं कर्म किं कुर्यी ध्रियमाणेन तेजसा ॥ ५६५॥ मल्ली तमूचे तेजश्चेद्राजन् न निसृतं तव। जानीहि तत्त्वरोनिव लंघितं विपदर्णवं ॥ ५६६॥ श्रपि वातायनाद्स्मात् पतिवा निम्नगाम्भति । पारं गतुं समर्थी पित सैन्यं क्यत्र निज्ञं तव ।। ५६७।। राजा जगाद तं नास्मात् पतिवात्यीयते उम्भसः। विना दतिं दतिश्चात्र द्वर्पातादिदीर्यते ॥ ५६०॥ तस्मात्रायमुपायाज्ञ न च नाम विमानितः। बक्ज मन्ये तनुत्यागमनिर्मथ्यापकारिणां ।। ५६१ ।। इति निश्चित्य साजमात्यस्तमवादीन्मकीपते।

विहः केनाप्युपायेन वह वं नालिकाद्वयं ।। ५००।। प्रविश्येकाकिनैवाय द्रष्टव्यः संभृतो मयान सरिडत्तरणोपायः साऽनुष्ठेवाऽष्वशङ्कितं ॥ ५७१ ॥ श्रुतेति निर्गतो गवा पायुचालनवेशम सः। मविलम्बं विह्विलां तद्वतामत्यवाह्यत् ॥ ५७५ ॥ व्काकी संप्रविद्वार्थ तं ददर्श चुतं चिती। विपन्नं गलमुद्ध दृष्ट्या चेलचीर्या ॥ ५०३॥ मचो व्यापादिनतनुः श्वासापूरितविग्रहः। श्रभेको ँ सं तव दतिमीमारुक्य तरावगा ।। ५०४।। ग्रारोड्डरुवन्धाय स्वोवीरुष्णीपपिट्का । वद्या मया वां प्रविश्य चिप्रमेव पताम्भिस ।। ५०५।। नवनिर्भिनगात्रास्रलिवितामिति संविदं। रृट्टा चावाचयन् कएठनिवडांशुकपछावे ।। ५०६ ।। तिलकं ॥ विस्मयह्नेक्योः पश्चात् पूर्वे स सरितस्ततः। प्रवाहे पतितो राजा परं पारं समासदन् ।। ५७०।। प्राप्तिन्यः प्रविश्याय ज्ञागिनेव निनाय सः। तमशेषं सभूपालं नेपालविषयं चयं ॥ ५०६॥ रिचिणो पि न यावत् तमजानन् वन्धनाच्युतं । तावदेव कथाशेषं विषयं तं चकार सः ॥ ५०१॥

नृत्यत्कवन्यः स्वर्गस्त्रीमुक्तस्रक् तूर्यघाषवान् । भूपतेर्वन्थनान्मोज्जे वभूव समरोत्सवः ॥ ५००॥ दावानलोल्वणभुवा गिर्या निदांघे यत्रैव दूरमितरे परिवर्जनीयाः। तत्रैव संभवति सान्द्रिक्मद्रवाद्रीश्चत्रं तुषारशिखरी नितरां निषेच्यः ॥ ५८१॥ जङ्जादीनां चणे यत्र जन्म स्वामिद्रकामभूत्। तत्रैव मिल्लणिश्चत्रं कृतिनो देवशर्मणः ॥ ५८५॥ नाभू दिसदृशः सूनु स पितुर्मित्रशर्मणः। तमामया भासुरस्य भानोरिव शनैश्वरः ॥ ५८३ ॥ रद्वारत्नापमे तस्मिन् सचिवे अस्तसुपागते । प्राप्तामिप श्रियं मेने नृपतिकीरितामिव ॥ ५८४॥ तस्य दिग्विजयस्याते मानह्यानिर्विनिर्यया। मानसात् पृथिवीभर्तुर्नामात्या पि क्रिया पुनः ॥ ५६५॥ चित्रं जितवतस्तस्य स्वीराज्ये मण्डलं मक्त्। इन्द्रिययामविजयं वक्षमन्यत भूभुजा ॥ ५०६॥ कर्णाश्रीपरृमावद्य स्त्रीराज्यात्रिर्तितादृतं । धर्माधिकरणाख्यं च कर्मस्थानं विनिर्ममे ॥ ५८०॥ दितीयं चलगञ्जाख्यं कर्मस्थानमपि व्यधात्।

उपयुक्तं प्रयाणेषु गञ्जेद्वरस्थिते निजे ॥ ५००॥ किमन्यदू भुजावासनिवासिन्या जयश्रियः। चवारो अम्बुधयो अभूवन् विलासमणिदर्पणाः ॥ ५०१ ॥ पुनः प्रविश्य कश्मीरान् स भूपैः परिवारितः । चिराय बुभुते राजा विजजीपार्जिता श्रियं ।। ५१०।। तं कदाचित्रृपं स्वप्ने सर्वाशाविजयार्जितं । पुमान् दिव्याकृतिः के। ४पि व्याजकार् कृताञ्जलिः ।। ५११ ।। मुखं वदिषये राजन् वसन्नस्मि सवान्धवः । नागेन्द्रो पहुं महाप्रवामा वां शर्णं त्रितः ॥ ५१५॥ द्राविडो मास्त्रिकः कश्चिन्मामितो नेतुमुखतः । जलाकां चिणि वित्तेन विक्रेतुं मरुमण्डले ॥ ५१३॥ तस्माचेत् पासि मां तत् ते स्वर्णधातुसुवं गिरिं। स्वदेशे दर्शयिष्यामि स्फीतोपकृतिकारिणः ॥ ५१४॥ राजा स्वप्ने निशम्येति दिन्तु संप्रेरितैश्वरैः। कुतो पि प्राप्तमानीय तं पप्रच्छ चिकीर्षितं ॥ ५१५॥ दत्ताभयः स नागातं यथावत् सर्वमृतावान् । सविस्मयेन भूभर्त्रा स्वयं भूया प्रयपृच्छात ॥ ५१६॥ भूरि योजनविस्तीणीत् सरसाजभ्यसरात् वया । नागः प्रभावोत्कृष्टः स निष्क्रष्टुं शक्यते कयं ॥ ५१०॥

स तं व्यतिज्ञपद्गाजन्नचिन्यामल्लशक्तयः। नाश्चेद्दिन्नसे निष्नमेत्याश्चर्यं विलोक्यतां ॥५१६॥ त्रयानुगम्यमानः स राज्ञा प्राप्तः सरो प्रतिकं । श्रीभमत्व्योक्तिर्तिर्वाणीर्वद्वाशो श्रीषयव्वतः ॥ ५११॥ राजा अपश्यत् ततः पङ्के लुठकं मानुषाननं । वितस्तिदेश्यमुरगं भूरिक्रस्वारगान्वितं ॥ ६००॥ मलसंकोचितं राजन् गृह्णाम्यमुमिति ब्रुवन्। माग्रक्तीरिति भूपेन सोजभिधाव न्यविध्यत ॥ ६०१॥ तूर्णे राजाज्ञया याते मस्त्रवीर्ये प्रय संस्ते । सरोज्भूत् प्रागवस्यं तत् पुनर्चाप्तं दिगलरं ।। ६०२।। द्राविउं द्रविणं द्वा विमृत्याचित्तयत्रृपः। द्यान् नायाप्यसा नागः कषं स्वर्णाकरं गिरिं।। ६०३।। ध्यायतमेव तं स्ववे ततः प्रोवाच पन्नगः। केनेापकारेण गिरिः स्वर्णसूर्दर्श्यते तव ।। ६०४।। स्वदेशा प्यं विदेशा प्यमिति बुद्धेः प्रवर्तकः । ग्रन्वयव्यतिरेकाभ्यां स्थित्यभ्यासः शरीरिणां ।। ६०५।। शर्णं वामक्मगामवमानभयात् प्नः। शर्ण्येन सता तत् तु भवतिव प्रदर्शितं ॥ ६०६॥ उद्न्वानिव यो उत्ताभ्या ज्ञायते संश्रितैः प्रभुः।

क क्रीस्ततो उन्या सा उन्यैर्वत् तेषामग्रे उभिभूयते ॥ ६००॥ याभिरन्याभिर्भूताभिरीचितस्त्रातुमच्नमः। तासां केनाभिमानेन स्त्रीणां द्रच्याम्यकं मुखं ।। ६०६।। ये कारणसधर्माणा व्यामूहस्य भवाम ते । विउम्व्यमानाः क्रीउपि ते वयं प्राकृता रव ॥ ६०९॥ ग्रय वा श्रीमरान्धानामप्रेत्तापूर्वकारिणां । यत्किञ्चन विधायिवं पार्थिवानां किमदुतं ॥ ६१०॥ मन्यते दमाभुतः क्रीडामुन्नतानां विमाननां। यावज्जीवतु सञ्चासं मर्गां तां विद्ति ते ।। ६११।। उपेच्यपने भूपानां मानः स्वार्थस्य सिद्धये । स तु प्राणानुपेच्यापि ग्राक्षपचे मनस्विना ॥ ६१५॥ मक्तो येऽवमन्यते घटते च विमानितैः। मानस्वद्रपाभिज्ञत्रं तेषां केनानुमीयते ।। ६१३।। भवत्त इव तत्रापि न वयं व्यर्थदर्शनाः । ताम्रधातुरसस्यन्दी दर्श्वते तद्गिरिस्तव ॥ ६१८॥ इत्युक्ता संविदं तस्मै स्वव १व स तां द्दौ। यया प्रवुद्धः प्रत्यूषे प्राप ताम्राकरं गिरिं ॥ ६१५॥ स तस्मात् क्रमराज्यस्थात् ताम्रमाकृष्य निर्ममे। शतं दीत्रारकोटीनामेकोनं स्वाभिधाङ्कितं ॥ ६१६॥

पूर्ण कािंठशतं कुर्याखः स मां निर्जयदिति । दर्पभङ्गांघ भूपानाः समयं स्वापयेत्रृपः ॥ ६१७॥ समस्या इव स दमाभृत् सावशेषैर्विचेष्टितैः । चिचेप तुल्यनिर्माणकुण्ठवायेति भूभृता ।। ६१६।। ग्रयाकस्मान् मकीपालः प्रजाभाग्यविपर्ययैः । त्यक्रा पैतामक् मार्ग येया पित्र्येण सोऽधुना ॥ ६११॥ किं दिग्जयादिभिः क्लेशैः स्वदेशादर्ज्यता धनं । इत्यर्ध्यमानः कायस्यैः स्वमाउलमदाउयत् ॥ ६२०॥ शिवदासादिभिर्ल्ड्यैर्धनस्थानाधिकारिभिः। प्रविवर्डितवित्तेच्हः साः प्रमूलीभवशंवदः ॥ ६२१॥ काश्मीरकाणामुत्पन्नं निजाज्ञाव्यवधायकं । कायस्थवक्रप्रेचित्वं ततः प्रभृति भूभृता ॥ ६२२॥ मल्लस्तस्य मङ्गिभर्तु यीऽभूत् तत् तन् नृपाग्रङ् । वास्तव्यबन्धचितायां स एव स्थिर्पमायया ॥ ६२३॥ यत् सतां प्रशमादायि पापस्योपदिदेश तत् । जयापीउस्य पाणिउत्यं प्रजापीउनशाण्डतां ॥ ६२४॥ स सौदास इवानेकलोकप्राणापकारकृत् । त्रस्तुत्यकृत्यमाकित्यं स्ववे प्रिन न समायया ।। **६२५**।। क्रमः किल्विषमेतदेव कृदये कृविति कीतृक्लात्

स्विरिएयः जितिपाश्च धिक् चपलतां क्रीयं च कुर्युः सकृत्। पापाक्रालिधयो भवन्यय यया नान्यान् स्पृशन्यो पि ता ह्रयते न च ते यथा स्विपतरी घ्रताे पि शात्तत्रपाः ॥ ६२६॥ लोभाभ्यासात् तथा क्रीर्यं स यया वत्सर्त्रयं । मक् कार्पकभागेन यथाकार्योच्छ्रत्पलं ।। ६२०।। लव्यवध्वस्तधीर्भृभृत् स्वल्पवित्तलवप्रदान् । मर्वस्वकारिणा मेने कायस्थान् कितकारिणः ॥ ६२०॥ सामुद्रास्तिमया नृयाश्च सदशा एके कृतानम्भसः स्वस्मादेव कणान् घनस्य ब्रक्तो बानित ये दातृता । सर्वस्मात् स्फुटलुण्डिताद्वितरतो लेशान् किलान्ये पि वे उप्कायस्यकुलस्य कृत कलयन्यत्तर्किताधायितां ॥ ६२१॥ मर्वकालं ब्राक्तणानामकेधिर्यमकुणिठतं । निह्मिंशस्य बभूवुर्ये तस्यापि परिपन्थिनः ॥ ६३०॥ देशासरं प्रयातेभ्या ये शेषास्ते व्यरंसिषुः। विक्रोशलो रनुमर्गाहरणात्रापि पार्थिवः ॥ ६३१॥ विप्राणां शतमेकानमेकाकृन विपयते। निवेखमेतदित्यूचे क्रीयीक्रात्ता ज्य पार्थिवः ॥ ६३२॥ विपर्यस्तचरित्रस्य तस्य क्रूरस्य भूपतेः । रवं स्तुतिविपर्यासः काव्येष्वपि बुधैः कृतः ॥ ६३३॥

नितालं कृतकृत्यस्य गुणवृद्धिविधायिनः। श्रीजयापीउदेवस्य पाणिनेश्च किमन्तरं ।। ६३४।। भाष्यव्याख्याचर्षा श्लोकैर्वैलचर्प्यकृतैः कृतः । सोज्यं तस्य विपर्यासो वुधैरिव विवर्तितः ॥ ६३५॥ कृतविद्रोपसर्गस्य भूतनिष्ठाविधायिनः। श्रीजयापीउदेवस्य पाणिनेश किमकारं ।। ६३६।। नूलमूलापकृती च चन्द्रभागाति स्थितः। विप्राणां शतमेकानमशृणात् तज्जले मृतं ।। ६३७।। ततो प्यक्रारहरणादेव प्रविरतो प्रवत्। वास्तव्यानां कृतां भूमिं न तु निःशेषतो बस्ती ।। ६३०।। श्रय विज्ञप्तिसमये तृलमूलीकसो दिजाः। चुक्रश्जीत् तस्याये प्रतीकारकराकृताः ॥ ६३१॥ मनुमान्धातुरामाचा वभू वः प्रवरा नृपाः । म्रन्वभावि तद्ग्रे पि ब्राव्हाणीर्न विमानना ।। ६४०।। मेन्द्रं स्वर्गे सशैलां द्मां मनागेन्द्रं रसातलं । निर्देग्धुं हि चणेनैव विप्राः शक्ताः प्रकोपिताः ॥ ६४१ ॥ तद्विकार्यास्तसामत्रत्यक्तपृष्टः चमापतिः। उल्लासितैकभूलेखा द्पीदचनमत्रवीत् ॥ ६४२॥ भिज्ञाकणभुजां काे प्यं शठानां वो मद्द्वरः ।

येनर्पय इव ब्रूथ प्रभावख्यापकं वचः ।। ६४३ ।। भीमधूभङ्गभीतेषु तेषु तृष्णीं स्तितेष्वय 🛊 र्दिलाच्यस्तमाङ् स्म ब्रह्मतेज्ञानिधिर्द्धिजः ॥ ६४४॥ राजन् युगानुद्रपेण भावाभावानुवर्तिनः । शासित्स्ते जन्मारेण न कस्माद्वये वयं ॥ ६८५॥ ग्राक् स्म विद्यामित्रा वा विशिष्ठा वा तपोनिधिः। वमगस्त्याज्य वा किं स्य इति दर्पेण तं नृपः।। ६३६।। ज्वलन्निव ततः स्पूर्जतेत्रे ता दुर्प्यस्य वियक्ः। स फणीवात्फणस्ताम्यन् कोपात्र्यतिमत्रवीत् ।। ६४०।। भवान् यत्र क्रियन्द्रस्त्रिश्ङ्गर्नक्रेपार्शय वा । विद्यामित्रम् खेभ्या पहं तत्रिका भवितुं चमः ॥ ६४०॥ विक्स्यावाच तं राजा विश्वामित्रादिकापतः। क्रियन्द्राद्या नष्टास्विय क्रुडे तु किं भवेत् ।। ६४१ ।। पाणिना ताउयञ्जुर्वी ततः क्रुद्धा श्यधाद्विजः। मिय क्रुडे चाणादेव ब्रक्सदण्डः पतेव्नकिं ।। ६५०।। तत् श्रुवा विक्सत्राता केापादाक्राणमत्रवीत् । पतत् ब्राह्मदण्डो प्सा किमखापि विलम्बते ॥ ६५१ ॥ नन्वयं पतितो ज्ञाल्मेत्यथ विप्रेण भाषिते। राज्ञः कनकद्एँडो उङ्गे वितानस्वित्तितो प्यतत् ॥ ६५२॥

कृतत्रणः स तेनाङ्गे विसर्पक्तिव्रविग्रहः। कीर्यमाणकृमिकुलः क्रकचैद्यारितेरभूत् ।। ६५३।। म्रनुभाव्य व्यथां भावि निरयक्तेशवर्णिकां । र्गणरात्रेण तं प्राणा कंाि्चतापदमा**त**ङः ।। ६५**४** ।। ब्रक्तद्र अकृतं द्राउं भुक्ता द्र एउध्राधियः। त्रकाएउदएउस्रष्टाय येया दएउधरान्तिकं ।। ६५५।। तस्यानियतचित्तस्य त्रिंशतं परिवत्सरान् । वृवं प्रतापिनः सैकान् भूभागी भूपतेरभूत् ॥ ६५६॥ तया भूभृन्मत्स्या द्रविणकलुषाम्भःकृततृषः स्थितिं स्वामुन्कत्ते। विद्धति कुमार्गानुसर्णं । क्रियते कालवानुगविकृतकैवर्त्तनिवर्हेर्यथाह्येते ज्कस्मात् स्थिरिनर्यज्ञालप्रणियनः ॥ ६५७॥ कृतपापं तमुद्दिश्य विपन्नममृतप्रभा । मृतोद्वाराय तन्माता व्यधत्तामृतकेशवं ॥ ६५६॥ लितापीउनामाभूत् तता वसुमतीपतिः देव्यां दुर्गाभिधायां वा जवापीडादजावत ।। ६५१।। बभूव रागिणा राज्ये राज्यकायीण्यपश्यतः । यस्य वाराङ्गनाभोज्यं राज्यं दुर्णयदूषितं ॥ ६६०॥ इष्कृतेनार्जितं वित्तं पित्रा निरयभागिना ।

यञ्चारणादिपु न्यस्यज्ञनुत्रयं व्ययं व्यधात् ॥ ६६१ ॥ बन्धकीबन्धुभावेन प्राप्तराजगृह्याथयाः 🍱 तं पाञ्चलीयविद्यानामसर्ङ्गं व्यधुर्विद्याः ॥ ६६२ ॥ केशान् स्त्रीदशनच्छित्रान् वत्तस्तत्रखलाञ्छितं । वपुषो माउनं मेने किरीठकठकोङ्गितः ॥ ६६३॥ या या वेश्याक्याभिज्ञो यो यो नर्मविचन्नणः। म म तिन्त्रयतां लेभे न शूरो न च परिदतः ॥ ६६८॥ यतृप्तः स्त्रीभिरत्याभिरुयरागः स पार्थिवः । ाउं मेने जयापीडं स्त्रीराज्यात्रिर्गतं जितात् ॥ ६६५॥ दिङ्किंवव्यसनिनः पूर्वभूपान् जकास सः। गणिकाभागसुखितः स्वसामयिकमध्यगः ॥ ६६६॥ मङ्गोचकारिणा वृद्धान्नमीत्रवेदित्य वार्यम् । तस्माद्विठजनो लेभे संप्रीतात् पारितापिकं ॥ ६६०॥ ग्रठ्चेठ इव स्पष्टपरिकासविचन्नणः। मो ॰ लज्जयन्मत्निवृद्धानास्थाने गणिकासखः ॥ ६६०॥ वन्धकीपादमुद्राङ्कं चारुप्रावरणादि सः। गारवार्हान् दुराचारः सचिवान् पर्वधापयत् ॥ ६६१॥ मानी मनार्था मल्ली परं परिजकार तं। **अशक्तुवन् यमियतुं मध्यपातपराङ्मुखः ।। ६७०।।** 

कुकृत्यं यागवाहित्यं वैधुर्यं द्रोह्वृत्तिता। हुर्वृत्तस्य प्रभारन्येत् परिकारात्र भेषजं ॥ ६०१ ॥ स्वर्णपार्धे विप्रेभ्या द्धत् फलपुरं तथा। भूभृत् स लोचनोत्सं च द्वादशाव्यानभूद्विभुः ॥ ६७५॥ कल्याणदेव्यां संजाता जयापीउमक्तीभुजा। संग्रामापीउनामाय वभूव भुवनेश्वरः ॥ ६०३॥ पृथिव्यापीउ इत्यन्यन्नाम ब्स्रित् स पार्थिवः। समाप्तिं सप्तभिर्वर्षिः साम्राज्यस्य समासद्त् ॥ ६०४॥ श्रीचिप्यरज्ञवापीडे। वृक्स्यत्यपराभिधः। ल्लितापीउन्ना राजा शिशुदेश्यस्ततो प्रभवत् ॥ ६०५ ॥ रागग्रकुगृहीतस्य ललितापीउभूपतेः। वेश्यायां कल्पपाल्यां या जयादेव्यामजायत ।। ६७६॥ उपाख्यस्याखुवयामकल्पपालस्य तां सुतां। द्रपलुब्धो ज्वरुद्धवमनैषीत् स हि भूपतिः ॥ ६००॥ पद्मात्पलककल्याणमम्मधर्मैः समातुलैः। बालकैः पाल्यमानाभूत् पृथिवी भागभागिभिः ॥ ६७६॥ तस्य पञ्च महाशब्दान् ज्यायानुत्यलकाे प्यकीत्। त्रन्ये जगृहिरे ज्न्यानि कर्मस्थानानि मातृत्ताः ।। ६०१ ।। श्रायत्तीकृतसाम्राज्येभ्रीतृभिवीन्द्ताज्ञया ।

भूभृज्जनन्या विद्धे जयदिच्या जयेश्वरः ॥ ६००॥ राज्ञां कृपणवित्तिर्यन् प्रविष्टिः पुष्यते चनं । ग्रचिरान्नीयते शासिमपूर्वैः कैश्चिदेव तत् ॥ ६०१॥ जवापीउस्य यत्किञ्चित् सूनुना हि व्ययीकृतं । मून्त्र्यातीरशेषं तत् तैः क्रमेण कृतं वसु ॥ ६०५॥ भगिनीभगसाभाग्यसंभविर्विभवेः कृताः । ते भङ्कराणां भागानां भाकारी भाग्यभागिनः ॥ ६०३॥ निर्ङ्गां चेष्टमानाः शनकस्त्यक्तशैशवात्। ते स्वसीयात्रृपात्राशमकुलीनाः शशिक्करे ॥ ६०४॥ ग्रयाभिचार् क्रियया मियः संमत्व्य पापिभिः। राज्येच्ह्या तैः स्वस्रीयः स्वामी च स नृपो कृतः ॥ ६०५॥ भुक्तिती दादशाब्दांस्तिस्मन् व्यापादिते तथा। नैच्छ्त्रेकस्य ते राज्यं परस्परमकुंकृताः ॥ ६८६॥ तेषामाक्रासदेशानां नाममात्रमङ्गीपतीन् । तांस्तान् कर्तुमसामान्यान् विरोधो उन्यान्यमुखयौ ।। ६००।। ग्रय मेघावलोदेव्यां जाता विष्ययभूपतेः। ज्येष्ठा प्रयचाक्रिकतया यो प्रमूदाज्यविवर्जितः ॥ ६००॥ मो अयं त्रिभुवनापीडे त्रवादेव्यामजीजनत्। राजानमजितापीउं तं बलाइत्पला व्यधात् ॥ ६६१ ॥ युमं॥

शेंडादिगणनास्थाननिष्यन्दोत्था नृपाय ते। पञ्चमार्द्रानास्थानाद्रशनाच्हादने दृद्धः ॥ ६१०॥ रकसंभाषणात् खेदं वात्स्वन्येषु दिने दिने। पंचतुल्यसुखान् नैच्हदुस्था राजा तदाश्रितः ॥ ६११ ॥ ते राजन्यजितापींडे राज्योत्यत्त्यपकारिणः। पुरदेवगृहादीनां प्रतिष्ठाकर्म चक्रिरे ॥ ६१५॥ सापत्यास्ते वुभुतिरे राज्यं स्वामिविवर्तितं । निर्जाने महिषं शातां मियः सेष्ठी वृका इव ॥ ६१३॥ उत्पलेनात्पलस्वामी तथात्पलपुरं कृतं। पद्मस्य पद्मस्वाम्यास्ते कृतिः पद्मपुरं तथा ॥ ६१४॥ वधूर्व्यधत्त पद्मस्य गुणादेवी गुणोज्ज्वला । मठमेकमधिष्ठाने दितीयं विजयेश्वरे ।। ६१५।। धर्मी धर्मीकमो हेतुर्धर्मस्वामिविनिर्मितः। कल्याणवर्मा सत्कर्मा कल्याणस्वामिकेशवे ॥ ६१६॥ दीनाराणां सक्स्नाणि पञ्चापकरणां कृती। र्केकस्याः सुर्धिधेनोः कृता मम्मा मकाधनः ॥ ६१७॥ पञ्चाशीतिसक्साणि गवां द्वा प्रकल्पयन्। कुम्भप्रतिष्ठासंभारं ये। मम्मस्वामिनं व्यधात् ॥ ६१०॥ तस्यैकस्यैव सामग्र्यां कः संख्यां कर्तुमर्रुति ।

भ्रातृणां किं पुनम्तेषां सर्वेषां भूरिसंपदां ॥ ६१२ ॥ द्रोक्। तितास्तु वा लक्सीः सुकृतोपाकिताय वा । मर्वेषां स्पृक्ती यैव तेषां रातृतवा तवा ॥ ७००॥ कृता देवगृहास्ते वें तत्यार्श्वेश्न्यसुरास्पदैः। दिञ्चातङ्गसमीपस्यकलभीपम्यमाथितं ॥ ७०१॥ रकोननवते वर्षे स्वसीये शालिमागते । निर्विव्यभागास्ते अभूवन् षर्त्रिंशाब्दात्ययावधि ॥ ७०५ ॥ त्रय मम्मान्यत्नक्यारुदभृहारुणा रणः। रुद्धप्रवाका यत्रामीदितस्ता मुगरैर्क्तैः ॥ ५०३॥ कविर्व्धमनः सिन्धुणशाङ्गः शङ्गकाभिधः । यमुद्दिश्याकरोत् काव्यं भुवनाभ्युद्याभिधं ।। ००४।। मम्मनून्य शोवमी मंग्रामाग्रे व्यपाद्स्त् । स यत्र तेतः शूराणां नन्तत्राणामित्रार्यमा ।। ७०५ ।। ग्रेथात्यावाजितापीङं संग्रामापीउसंभवः। ग्रनङ्गापीउनामाभूत् कृतो मम्मादिभिर्नृपः ॥ ७०६॥ मम्मात्साकासिक्षणुवात् संभृतामर्वविकृतः। तस्य राज्यं दिषञ्चासीत् सुखवर्मीत्यलात्मजः ।। ७०७।। वर्पत्रयेगोात्यलके ततः प्रमयमागते । स चकारोत्पलापीउमजितापीउनं नृपं ।। ७०६।।

तेषामाश्चयुत्रे राजसदशानां मङ्गीभुतां । भूवापि भृत्याः कृतिने विभूतिं के पि लेभिरे ॥ ७०१॥ सान्धिविग्रिक्किस्तस्य रह्ना नाम विभूतिभाक् । तस्मिन् काले पि पश्चक्रे रत्नस्वामिसुरास्पदं ॥ ७१०॥ भेजुर्दावीभिसारादीन् देशानुत्तम्ळा भूपता । विमलाश्वायामभुजा नराचा व्यवकारिणः ॥ ७११॥ राज्ञां कर्कीठवंश्यानां चीणप्रायमभूत् कुलं। वंशस्तृत्पलकुल्यानां भुवि वैपुल्यमायया ॥ ७१२॥ मामर्थ्योपनतप्रायपार्थिववा व्यपग्रत । विदेषात् सुखवर्माय शुष्काच्चेन स्वबन्धुना ।। ७१३ ।। ततः शूराभिधा मस्त्री सुखवर्मात्मक्षेऽकरोत् । राज्ययोग्याज्यमित्यास्यां सगुणेज्वित्वर्मणि ॥ ७१४॥ एकत्रिंशे स वर्षे प्य प्रजाविद्मवशालये। विनिवार्योत्यत्नापीउं तमेव नृपतिं व्यधात् ॥ ७१५॥ यत्कृते विफलक्तेशा ग्रासन् पितृपितामकाः। पौत्रेण केलवा प्राप्ता सा सिद्धिः पुण्यकर्मणा ।। ७१६।। कुम्भाः पयानिधिपयोक्र्णप्रवृत्ता नित्यं वकृति किल ये विफलश्रमवं। चित्रं त्नणादिक तदेकसमुद्भवेन सन्दर्शिता

निष्तित्वारिधिपानलीला ।। ७१७।। ग्रभृत तद्वरुमूर्द्धि राजलच्मीघिरतकराचुकृताद्यिर्वन्थे। कनकघरमुखान्नवाभिषेकं करिति पतत्तमवतिवर्मदेवः ॥ ७१६॥ संप्राप्तावुपदेष्ट्रमिन्इतपना युक्तं स्ववंशोद्दवै-र्भूपालैर्नवराज्यतस्त्रमिव स श्रोत्रदये धार्यन् । राजा मण्डनकुण्डलद्वयमिषात् स्वच्हातपत्र-च्हलाल्लन्मीविष्टरपुण्डरीकघितच्छायोदयो दिख्नते ।। ७११। ।। राजानः ॥ १७ ॥ यन्याः ॥ ७११ ॥ त्रादितः राजानः ॥ ७० ॥ ग्रन्याः ॥ १७८७ ॥ इति श्रीकाश्मीरिकमकामात्यचम्पकप्रभुसूनोः कक्कणस्य कृती राजतरङ्गिण्यां चतुर्यस्तरङ्गः॥ समाशतद्वये पष्टियुते मासेषु च। निर्दशाक्षेषु कार्कीटवंशे सप्तद्शाभवन्।

काप्येतेषु रुचिः कचेषु फणिनां पुंस्कीकिलस्येव ते गोभिः कारुतरस्य कृष्यति पुरो दक् पश्य चनुः श्रुतेः। सन्धाने अभिनवे मिया भगवतार्जिक्वा पृथक्स्पन्दिनी । भिन्नार्थी सदशान्तरामपि वदस्येवं गिरं पात् वः ॥ १॥ ग्रवित्वर्मा साम्राज्यं प्राप्य पाठितकएठकः । चकार चरितैश्चित्रं सतां कएटिकतं वपः ॥ १॥ ग्रासतां चितिपामात्या ती दावपि परस्परं। म्राज्ञादाने परिवृष्ठी भृत्यावाज्ञापरियन्हे ।। ३।। कृतज्ञः चालिमान् च्माभृन्मत्वी भक्तः स्मयोज्ञितः। श्रभङ्करोज्यं संयोगः सुकृतिर्जातु दृश्यते ॥ ४ ॥ विवेक्ता प्राप्तराज्यः स दमाभृदीद्य नृपश्चियं । **त्र**विलुप्तस्मृतिर्धीमानलरेवमचित्रयत् ॥ ५॥ गाभुजां वल्लमा लच्मीमीतङ्गात्सङ्गलालिता। सेवं स्पृक्तं समुत्पाचा द्रूपयत्युन्नतात्मनः ॥ ६॥ स नास्ति कश्चित् प्रथमं यः प्रदर्श्यानुकूलतां। सत्ताखेत् न चर्मं नीचप्रीत्येव नानया ॥ ७॥

चपताभिः प्रवृद्धेयं स्वर्वेश्याभिः सहाम्बुधा । तदेकचारिणीवृत्तमनया शिद्धितं कुतः ।। ः।। ः निःस्नेक्षानन्वगात् कांश्चित् सुचिरं संस्तुताष्यसा । परलोकाध्वगान् भूपानपाषेषानवान्धवान् ।। १ ।। क्षेमभाजनभाषडादि भाषडागारे यदर्जितं । कस्माद्स्य न नावास्ते लोकात्तरगता नृपाः ॥ १०॥ ग्रन्याच्हिटेपु पात्रेपु भुक्तितेषु महीभुतः । कस्मान्न लङ्गामवरून् शाचिचलां न वा द्धुः ॥ ११ ॥ स्यूलेपु राजनस्यालकपालेप्ववलोकिनैः। प्रेतभूपालनामाङ्गैः शङ्का कस्य न द्यायेते ।। १२।। कृष्टाः प्रविष्टे ये कालपाशे कण्ठान्मुनूर्पतां । ग्रशस्ता ग्रपवित्राश्च ते काराः कस्य कारिणः ॥ १३॥ सन्द्रव्य वार्ष्येर्डः खोष्णीस्त्यक्तान् पूर्वेर्मुमूर्युभिः । स्पृशत्रेतानलङ्कारान् न संकोचः कमाव्रुयात् ॥ १८॥ या वारिराशिसलिलान्तरसन्निधानसंसेवयापि सततं मलिनैव लद्मीः। पात्रेषु रोरुशिखिभागिषु सा विमुक्ता वैमल्यमेति हरिणीव इताशशीचे ॥ १५॥ इति निर्धाय नृपतिनीवा स्वर्णादिचूर्णतां।

निजैरञ्जलिभिः प्रादाद्विचन्मभ्यः करम्भकं ॥ १६॥ साधु भूपेति वक्तवे कृषीत्रिगीरवं दिजः। साध्ववित्रिति वद्त्रेकः प्रापाञ्जलीन् बङ्कन् ॥ १७॥ लंदमीं कृतार्थिसात् कृत्स्रां कृतिनावसिवर्मणा । विभूतिश्चामरच्छ्त्रमात्रशेषा व्यधीयत ॥ १६॥ ग्रनसंपत्संपन्नभूरिगात्रज्ञविध्नवे । राजञ्जीर्द्वजरा तस्य नववे भूभुजोजभवत् ॥ ११ ॥ विद्युतः समरे भ्रातृन् भ्रातृव्यांश्च विज्ञित्य सः। चकार भूरिभिर्विरिराज्यं विगतकारकं ॥ २०॥ राज्यं निष्पाचा निर्विघ्नमय वात्सत्त्यपेशलः। विभज्य बन्धुभृत्येषु बुभुजे पार्थिवः श्रियं ॥ २१ ॥ भ्राता द्वैमातुरस्तेन शूरवर्माभिधः सुधीः। ज्ञातिप्रियेण वितते यावराज्येज्भ्यषिच्यत ॥ २२ ॥ खाध्याक्तिकणीख्यावयकारी प्रदाय यः। शूरवर्मा स्वामिनं च गोकुलं च विनिर्ममे ॥ २३॥ संपूर्णपुण्यमिक्ना मर्त्यमाक्तत्स्यमन्दिरं। पञ्चस्तप्रदश्चक्रे मठं सुकृतकर्मठः ॥ ५४॥ श्राता व्यथत्त नृपतेरपरः समराभिधः। केशवं चतुरात्मानं समरस्वामिनं तथा ॥ २५॥

द्वा शूरावरती धीरवित्रपाखी निजाख्या। व्यधत्तां विवुधावासी दावन्या गणनापत्ती ॥ २६॥ भूवा वाङ्गलताङ्बप्रभावानुभवी भुवि। गती सविग्रक्षविव क्रावासाम्यसत्यता ॥ २०॥ युग्नं॥ राजदीवारिकः श्रीमान् शूरस्यासीन्मके।द्यः। मक्रोद्यस्वामिनो यः प्रतिष्ठां समपाद्यत् ॥ २०॥ रामजाल्यमुपाधायं ल्यातव्याकरणाश्रमं । व्याख्यातृपदकं चक्रे स तस्मिन् सुरमन्दिरे ॥ २१॥ ग्रमात्येन मङ्गीभर्तुः श्रीप्रभाकरवर्मणा । कृतं प्रभाकरस्वामिनाम्नोविष्णोनिकेतनं ॥ ३०॥ **त्रायातेन शुकैः मार्ड दत्ता गृ**क्शुकेन यः । मुक्ताः प्राप्य प्रतिष्ठायां चक्रे ख्यातां शुकावलीं ।। ३१।। विच्छिन्नप्रसरा विद्या भूयः शूरेण मिल्लाणा । मत्कृत्य विद्वयः सभ्यान् देशे अस्मिन्नवतारिता ॥ ३२ ॥ युग्यैः चितिभुजां योग्येद्वस्थमानामर्रुदयः । वुधाः प्रवृद्धसत्कारा भूपतेर्विविशुः सभा ॥ ३३॥ मुक्ताकणः शिवस्वामी कविरानन्दवर्द्धनः। प्रया रत्नाकरश्चागात् साम्राज्ये अवित्वर्मणः ॥ ३८॥ ग्रास्थाने कृतमन्दारी वन्दी शूरस्य मिल्लणः।

संकल्पस्मृतिमाधातुमिमामार्यी सदापठत् ॥ ३५॥ त्र्यमवैसर उपकृत्ये प्रकृतिचला यावदिस्त संपदियं । विपदि सदास्युद्यिन्यां पुनरुपकर्तुं कुतो प्वसरः ॥ ३६॥ कृतः सुरेश्वरी चेत्रे बङ्गोक्विधायिना । शिवयोर्मिश्रयोस्तेन प्राप्तादः सोऽव्ययस्थितिः ॥३०॥ गुरेश्वरं प्रतिष्ठाप्य स्ववेश्मेव समृत्रतं । चक्रे शूरमठं धीमान् स भागाय तपस्विना ।। ३०।। स्वकृते पत्तनवरे तेन शूरपुराभिधे । क्रमवत् तु प्रदेशस्यो ठक्ते। अभूद्विनिवेशितः ॥ ३१॥ म्रेश्वरीप्राङ्गनतश्रक्ते भूतेश्वरं क्रं। मठं शूरमठालञ्च शूरता रत्नवर्द्धनः ॥ ४०॥ काव्यदेव्यभिधा शूर्वधूः शुह्वान्वया व्यधात् । सराशिवं सुरेश्वर्यी काव्यदेवीश्वराभिधं ।। ४१ ।। निर्मत्सरोऽवित्वर्मा सोदरेभ्याऽनपायिनीं। शूराय च स पुत्राय नृपतिः प्रक्रियां द्दी ॥ ४२॥ इन्दानुवर्त्ती भूपाला दैवतस्येव मिल्रणः। म्राबाल्यद्विष्णावा ज्यासीच्हैवतामुपदर्शवन् ॥ ४३ ॥ न्नेत्रे विश्वेकसाराख्ये मृतानामपवर्गदे । भूरिभागास्पदं राज्ञा तेनावित्तपुरं कृतं ॥ ४४ ॥

ग्रवतिस्वामिनं तत्र प्रायाज्याधिगमात् कृती । विधाय प्राप्तमाम्राज्यस्रक्रे वर्तास्यं तद्भा ४५॥ ' त्रिपुरेश्वरभूतेशविजयेशेषु भूभृता । स्नानद्रोाचा रीष्यमच्या तेन पीठत्रयं कृतं ॥ ४६॥ **श्रुस्यापि नरेन्द्रं तं धायतः स्वाधिंदैवतं ।** तित्रयार्थमुषेद्या प्रभूदर्मः प्राणाः सुती प्रपि वा ॥ ४७॥ तया चार्चिवतुं जातु याता भूतेश्वरं नृपः। विभवानुगुणे स्वस्मिन् पूर्तापकरणे र्थिते ॥ ३६॥ ददर्श पीठे देवस्य पूजकैरुपपादिनं । वन्यमृत्यलशाकाच्यं निक्तशाकमवस्थितं ॥ ४१ ॥ तत्रस्याः च्माभुजा पृष्टास्तन्निवेदनकार्णां । ञ्जातिज्ञपन् चितिन्यस्तजानुप्राज्ञलयस्ततः ॥५०॥ डामरो धन्वनामास्ति लक्रे विपये वली । शूरस्य मिल्रिणा देवसेवका यः सुतोपमः ॥ ५१ ॥ क्तेषु तेन यानेषु निरवयक्शक्तिना । निवेखमेतदेवास्म भूतेशाय निवेखते ॥ ५२॥ **त्रकाएउशूलजनितां पार्धिवः क्ययन् व्य**था । **श्रुतमञ्जुतवत्कृत्वा त्यक्तपूत्रा श्व निर्व**या ॥ ५३ ॥ पूजां सत्यज्य गमनं शूलं चाकस्मिक प्रेभाः।

सकेतुकं विद्न् शुरो वृत्तालान्वेषकोऽभवत् ॥ ५४॥ ज्ञातत्वस्ततस्तू<del>र्यः</del> भूतेशाभ्यर्णवर्तिनः। क्रुद्धः समातृचक्रस्य भैरवस्याविशङ्कं ॥ ५५॥ ंनिपिद्वजनबाङ्गल्यो भूवा विरत्नपार्श्वगः। प्राक्तिणोद्धन्वमानेतुं ततो द्वतान् पुनःपुनः ।। ५६।। स ज्ञितिं पत्तिपृतनासंमर्देन प्रकम्पयन् । श्रप्रकम्पतनुः प्राप क्रूरः शूरान्तिकं पुनः ।। ५७ ।। तस्य प्रविष्टमात्रस्य शिख्याः शूरचोदिताः । मुण्डं सजीवितस्यैव चिच्हिडुर्भेरवायतः ॥ ५६॥ श्रासन्ने सर्रास चिप्ता रुधिरोदारि तदपुः । दमापतेः चालितामर्षी धीरः शूरो विनिर्यया ॥ ५१॥ तस्य श्रुवा शिर्ष्टितं स्वपुत्रस्येव मिल्ला। चीणमन्युः चितिपतिः सवैलच्य इवाभवत् ॥ ६०॥ शूरोज्य पृष्टकुशला निर्व्य याजस्मीति भाषिणां। उत्याप्य तल्पात् तं देवं पूजाशेषमकार्यत् ॥ ६१ ॥ इत्यं समस्तकृत्वेषु भावज्ञः स मकीपतेः। श्रनुक्रैव कितं तत् तु प्राणांस्त्यक्राप्यसाधयत् ॥ ६२॥ परस्परमनुत्पन्नमन्युकालुष्यद्वषणा । न दृष्टी न श्रुतावन्या तादृशी राजमिल्लणी ॥ ६३॥

श्रीमेघवाक्**नस्येव साम्राज्ये**ऽवत्तिवर्मणः । ग्रशेषप्राणिनामासीद्मारो दशवत्सरान् ।। ६४।। ' जलं जरुद्धिः शिशिरं तटानेत्याकुतोसयैः। तत्कालं सेवितः पृष्ठे पार्ठीनैः शर्दातपः ॥ ६५॥ त्रनुयकाय लोका<mark>नां भ</mark>टाः श्रीकछटाद्यः । ग्रवितवर्मणः काले सिद्धा भुवमवातर्न् ॥ ६६॥ चरित्रे बङ्गवत्तव्ये वेषामेकस्य पावनः। त्रयं प्रासङ्गिकः कश्चिद्वत्तात्ते। वर्णीयेष्यते ।। **६०**।। देशः प्रवलतोयो ४यं मकापयसरोजलैः । कूलिनीभिश्च शवलः स्वल्योत्पत्तिः सद्भवत् ॥ ६०॥ लितादित्यभूभर्तुरुखोगेन बलीयसा । किञ्चिराकृष्टमलिलः प्रापात्पत्तिं मनाक् ततः ॥ ६१॥ जयापींडे क्रमाखाते स्वल्पवीर्येषु राजमु । मलिलोपप्रवैरामीत् पुनरेवावृता चितिः ॥ ७०॥ दीन्नाराणां दशशती पञ्चाशत्यधिकाभवत् । धान्यबारीक्रये हेतुर्देशे उर्भिचविचते ॥ ७१॥ ग्रवतिवर्मणः पुण्यैर्जतूं चीवयितुं ततः। स्वयमन्नपतिः श्रीमान् सुष्यः चितिमवातर्त् ॥ ७३॥ यस्याविज्ञातसंभूतेस्तूर्ये काले पि निश्चितं।

ग्रयोनिजवं कृतिनश्चरितैर्भ्वनाडुतैः ॥ ७३॥ पुरा रथीरजःपुकं तम्मार्जनी पिधानवत् । म्याभिधाना चएडाली मृद्राएउं प्राप नूतनं ॥ ०४॥ . तस्मिन् विधानमुङ्गत्य सावश्यन्मध्यशायिनं । वालं कमलपत्राचं धयतं स्वकराङ्कलीः ॥ ७५॥ मात्रा क्यापि त्यक्ता प्रेती सुन्दरी मन्द्रभाग्यया । ग्रंथेति चित्रवन्यासीत् सा स्नेक्तत् प्रस्नुतस्तनी ॥ ७६॥ . ग्रह्मपयस्याः स्पर्शेन धाऱ्याः शूद्रस्त्रिया गृहे । तया विक्तिर्वृत्तिः स शिशुर्वृद्धिमनीयत ॥ ७०॥ स सुव्यनामा मतिमान् प्रवृद्धः शिव्विताव्वरः। कस्याप्यासीइक्षपतेरर्भकाध्यापका गृक्ते ।। ७६।। त्रतानादिनियमस्तं सतां कृदयङ्गमं । गोष्ठीपु विशद्प्रज्ञं विदग्धाः पर्यवारयन् ॥ ७१॥ नेपां कषाव्यवस्थाम् निन्दतां जलविप्नवं। धीरिस्ति मे निर्यस्तु किं कुर्यामिति साज्ब्रवीत् ॥ ६०॥ उन्मत्तस्येव वद्तस्तस्य तन्नियमाद्वः। निशम्य भूभृचारेभ्यश्चिरमासीत् सविस्मयः ॥ ६१॥ ततस्तमानीय नृपः किं ब्रूष इति पृष्टवान् । धीरस्तीत्यादि राजाग्रेऽव्यवाचन् साऽव्यसंभूमः ॥ ६५॥

वातृलो असाविति निजैक्तो अव्यथ मङ्गीपतिः। धियं दिदन्तिविद्धे तस्यायत्तं निज्ञं धनं 🗓 ६३।। काशादीनारभाएडानि वक्कन्यादाय हेलया । यैया मडवराज्यं स नावमारुक्य रंक्सा ॥ 🕬 ॥ ग्राभे तत्र प्रवृद्धाम्बुनिमग्ने नन्दकाभिधे। रकं निचित्य दीनारभाएउं व्यावर्तत इतं ।। द्य ।। सत्यं वातृत्त रवासा सभ्येष्वपि वद्दत्त्वपि। वार्त्ता निशम्य तां राजा तिन्नष्टान्वेषकाे प्रवत् ॥ ६६॥ क्रमराज्यं समं प्राप्य देशे यत्तदराभिधे । ग्रज्ञलिभ्यां निचिच्चेप दीन्नारान् सलिलालरे ॥ छ।। यत्र तीर्द्वयालम्भि शैलनिर्लुठिताः शिलाः । चक्रुर्वितस्तां निष्यीद्य पयः प्रतिपद्योन्मुखं ॥ ८६॥ इभिन्नोपकृता याम्या दीन्नारान्वेषिणस्तदा । शिलाः प्रवाहारुङ्गत्य वितस्तां समशोधयन् ।। ६१।। एवं दिनानि दित्राणि पंया युक्ता विकृष्य तत्। वितस्तामेकतः स्थानात् कर्मकृद्धिरवन्धयत् ॥ ६०॥ पाषाणसेतुवन्धेन सुय्येनाडुतकर्मणा । सप्ताक्मभवदद्या निकिला नीलज्ञा सरित् ।। ११।। त्रधः प्रवाहं संशोध्य लुठदश्मप्रतिक्रियां ।

कृवावद्धैः शिलावन्धैः सेतुबन्धमपाठयत् ॥ १२॥ चिरकालिनिरोधेन सात्काछिवाम्बुधिं प्रति । ततः प्रावर्तत जवादनुं सागरगामिनी ॥ १३॥ . जम्वालाङ्का स्फ्रन्मीना भूर्वभा सलिलाङ्किता । व्यक्तकार्ण्या सनज्ञा निर्मे येव नभस्यली ॥ १४॥ यत्र यत्र विवेदीषवेधं मिललविध्नवे। तत्र तत्र वितस्तायाः प्रवाहान् नूतनान् व्यधात् ॥ १५॥ मूलस्रोतोग्रनिष्ठूतभूरिस्रोता बभा सरित्। रकभोगाश्रयानेकफणेवासितपत्रगी ।। १६।। वामेन सिन्धुह्मिग्राम्या वितस्ता दिन्निणेन तु । यात्या ये समगंसातां प्राग्वैन्यस्वामिनोऽत्तिके ॥ १०॥ वर्त ते प्या मङ्गनयोः कल्पापाये प्रयानत्ययः। संगमो नगरोपाते स सुय्योपक्रमस्तयाः ॥ १०॥ श्रखाप्यास्तां फलपुरपरिकासपुरस्थिता । विष्णुस्वामी संगमस्य वैन्यस्वामी च तीरयोः ॥ ११ ॥ सुन्दरीभवनाभ्यर्णप्राप्तस्याखतनस्य तु । योगशायी क्वीकेशस्सुय्यस्याभ्यर्चितस्तरे ॥ १००॥ दृश्यत्ते पद्यापि सरितां पूर्व स्नोतस्तटोद्भवाः । निषादाकृष्टनीरुज्जुरेखाङ्काजीर्णापादपाः ॥ १०१ ॥

स्फुर्त्तरङ्गतिद्धाः स नदीर्मार्गमतिग्रहृत् । तास्ताः स्वेच्हानुसारेण मास्त्रिकः पक्रनीरिव ॥ १०५॥ वड्या शैलमयान् सेतृन् वितस्तां सप्तयोजनीं । मकापद्मसरो वारि स चकार नियन्त्रितं ।। १०३।। मक्षापद्मसरः कुण्डादितस्ता वेन योजिता। जवानिर्याति केाद्गउयस्त्रादिपुरिवाधुना ।। १०४।। उद्गत्य मलिलाइवीमिवमादिवराक्वत् । म्रनेकजनसंकीणीन् ग्रामान् नानाविधान् व्यधात्।।१०५।। पालीभिरम्भः संरोध्य यान् कुएउसदृशान् व्यधात् । क्एउलानीति सर्वीवसमृद्धान् ब्रुवते जनाः ॥ १०६॥ उत्वातकीलनिवका नचाि ज्यापि शर्तकृशाः। व्यञ्जलि जलगन्धेभवन्धनं स्तम्भसन्निभान् ॥ १०७॥ दीनारभाएडानाङ्कीत् स यदगाधनलात्तरे । नन्दके निर्गतजले स्थलान्तरात् तदलभ्यत ॥ १०६॥ ग्रदेवमातृकान् ग्रामान् परीच्य विविधाः चितीः। संविभेने विभक्तेन नाद्येन स वारिणा ॥ १०१॥ ग्रितञ्च जलैर्गामान् ग्रामान्मृद्मुपाङ्तां। या यावता चणेनागाच्हाषं तां तावता ऋदि ॥ ११०॥ कालेन मवा सेकाईां प्रतिग्रामं जलस्तिः।

परिमाणं विभागं च परिकल्प्य निरत्ययं ॥ १११॥ चकार चानुलाखा<del>शिः</del> सिन्धुभिः सर्वता दिशः । सत्फलोदारकेदारसंपत्संपन्नविभ्रमाः ॥ ११२॥ तिलकं॥ न कर्यपेनापकृतं न यत्संकर्षणीन वा। केलवा मण्डले अमुष्मिंस्तत् सुखेन सुकर्मणा ।। ११३।। भूमेर्जलाइडरणं दिजनेत्रे तथार्पणं। सेतुबन्धोऽश्मभिस्तोषे यमनं कात्तियस्य च ॥ ११४॥ चतुर्व सिद्धमिति यद्विष्णाः सत्कर्मजन्मस् । मुच्चस्य तत्पुण्यराशेरेकस्मिन्नेव जन्मिन ॥ ११५॥ वुगलकं ॥ यस्मिन् महासुभिन्नेषु दीन्नाराणां शतदयी। धान्यखारी प्राप्तिकृतुरासगीद्भवत् पुरा ॥ ११६॥ ततः प्रभृति तत्रैव चित्रं कस्मीरमण्डले । पर्त्रिंशता धान्यखारी दीन्नारेरुदितः क्रयः ॥ ११७॥ निर्गताया मकापद्मसिललात् स्वर्गसिन्नभं। वितस्तायास्तरे चक्रे स्वनामाङ्गं स पत्तनं ॥ ११६॥ सुकृता स्थापिता तेन सर्सि व्याप्तदिक्तरे। श्रासंसारं स्थिरामारमयीदा कपपिताणां ।। १११।। मुयाकुएउलनामानं ग्रामं कृत्वा दिज्ञातिसात् । मुखामुद्दिश्य तल्लाम्ना मुख्यामेतुं स निर्ममे ॥ १२०॥

तेनाइतामु मलिलाइ यु ग्रामाः सक्स्रशः। म्रवित्वर्मप्रमुखिर्वयस्थलमुखाः कृताः **न। १**२१ ॥ े ईदशैर्धर्म्यवृत्तात्तैः प्रवर्त्तितकृताद्यः । ग्रवितदेवः पाति स्म मान्धातेव वसुन्धरां ॥ १५५॥ प्राणप्रयाणसोखोगरोगयस्तस्ततो वया । नेत्रं स त्रिपुरेशादिनिष्ठत्येष्ठे खरायितं ॥ १२३॥ ग्रात्मनस्तत्र निश्चित्य विपत्तिं चिरगोपितां । प्राणाते प्राज्ञितः शूरो वैष्णववमदर्शयत् ॥ १२४॥ तेनात्ते भगवद्गीताः शृषवता भावितात्मना । ध्यायता वैष्णावं धाम निर्मुच्यत जीवितं ॥ १५५॥ ग्रापाठशुक्तपत्तस्य तृतीयस्यां त्तमापति । वर्षे रकोनपष्ठे स दमावृषा अस्तमुपायया ॥ १२६॥ तिसन् प्रशासे प्रत्येकं विभवोत्सिक्तचेतसं।। तुल्यमुत्पत्तवंश्यानां राज्येच्हा भूयसामभूत् ॥ १२०॥ ततश्रक्रे प्रतीकारः प्रयताद्रववर्धनः। नृपं शङ्कर्वर्माणमवित्तनृपतेः सुतं ॥ १२०॥ कर्णापो विवयामात्यस्तनूतं शूरवर्मणः। तद्वेषात् सुखवमीख्यं यावराज्ये अध्ययोजयत् ॥ १२१॥ श्रतस्तयारभृद्धेरं चितीशयुवराजयाः।

यस्मिन् चणे चणे राज्यमासीद्दालामिवाश्रयत् ॥ १३०॥ शिवशर्तवाद्यावीतः स्वामिकार्यीङ्कतासवः। यत्राभूवन् स्वसवस्य परीन्नान्नणलाभिनः ॥ १३१ ॥ कुर्वतां स्वामिशत्रूणां दानमानप्रतिश्रवं। सवैकाय्याव ते यस्मादानुकूल्यमशिश्रयन् ।। १३५।। पिएउस्पृक्तं परित्यज्याक्कृताः शिचिताः क्वित् । तावन्न वीततमसः श्रवृत्तिमनुजीविनः ॥ १३३॥ कयिचदय निर्जित्य युवराजं महीजसं । प्राज्यः स्वविजयाङ्कार्श्वक्रे शङ्करवर्मणा ।। १३४।। सम्राट् समर्वर्माचीर्वितीर्णसमरोजसकृत्। कीर्त्ति श्रिया प्रणयिनीं लब्धयाधिविवेद सः ॥ १३५॥ श्रय निर्जित्य दायादालाब्धा लक्मीं चितीश्वरः। जिष्णुर्दिग्विजयं कर्तुं श्रीमानासीन्मके।**खमः ॥ १३**६॥ तस्य कालबलाद्देशे प्रचीणजनसंपदि। लचाणि नवपत्तीनां ढाराविष्क्रमताऽभवन् ॥ १३०॥ स्वपुरस्योपकारिऽपि योऽभूत् कुणिठतशासनः। स रव रत्नात्तंसेषु राज्ञामाज्ञां न्यवेशयत् ॥ १३०॥ गच्छ्त्राम्नायविच्छेदसंप्रदायः ककुळाये । स्वप्रज्ञया समुत्रीता राज्ञा शङ्करवर्मणा ।। १३१ ।।

तत्सेनानर्नाथानां पृतनाभिः पदे पदे । कुल्यापरीव कुल्याभिर्विशत्तीभिरवर्द्धतु ॥ १४० ॥ दार्वाभिसारराजेन त्रस्यता समुपाथिताः। त्रिद्रोाणे न वाङ्ग्यिस्तत्सेना नाद्माद्धुः ॥ १९१ ॥ · त्रवोल्वणैर्हिर्गणैर्गृह्मन् हरिगणं चणात्। ग्रनासादितडुर्गे स चक्रे डुर्गान्तरातिथि ॥ १४५॥ लचाणि नवपत्तीनां वार्णानां शतत्रयी । लक्तं च वाजिनामासीयास्य सेनापुरःसरं ॥ १४३॥ स गुर्जर्जयव्ययः स्वपराभवशङ्किनं । त्रैगर्त पृथिवीचन्द्रं निन्ये तमिस हास्यतां ॥ १४४॥ पुत्रं भुवनचन्द्राख्यं नीविं प्रागेव द्त्तवान् । स स्यभूत् प्रणितं कर्तुं तस्याभ्यर्णमुपागतः ॥ १८५॥ ग्रय तत्काएठकं भ्राम्यद्ग्रिमएउलनायकं। वीच्य सम्मुखमायातं मकार्णविमिवाज्ज्वलं ॥ १४६॥ समागमन्नणे यस्माच्हङ्कमानः स्ववन्धनं । पलाच्य प्रयया हुरं निर्वाणाजोविज्ञम्भितः ॥ १४०॥ तिल्नं॥ यमप्रतिमसान्दर्यमखाष्याङः पुराविदः । तमेवाद्राचुरुत्रस्ता नृषाः कालमिवाल्वणं ॥ १४६॥ उच्चवानालवानस्य मंख्ये गुर्तरभूभुतः।

वदमूलां चणालच्मीं शुचं दीधीमरोपयत् ॥ १४१ ॥ तस्मै द्वा रक्देशं विनयाद ङुलीमिव । स्वशरीरमिवापासीन्मण्डलं गुर्बराधिपः ॥ १५०॥ क्तं भाजाधिराजेन स साम्राज्यमदाययत् । प्रतीकारतया भृत्यीभूते यक्तियकान्वये ॥ १५१॥ दरत्तुरुष्काधिपयोर्यः केशरिवराङ्योः। क्मिविद्वन्धयोरासीदार्घ्यावर्त इवानरे ॥ १५५॥ नत्तत्त्रेष्विव भूषेषु नभत्तीवोत्तरापये। यस्यैव विपुला ख्यातिमीर्ताएउस्येव मएउलं ॥ १५३॥ स श्रीमाँछछियः शाक्तिरलखानाश्रयः क्रुधा । निराकरिष्णुः साम्राज्यात् तस्य सेवां न लब्धवान् ॥ १५४॥ एवं दिग्विजयं कृता प्राप्तः स निजमएउलं । प्रदेशे पञ्चसत्त्राख्ये स्वनाम्ना विद्धे पुरं ॥ १५५॥ तस्य श्रीस्वामिराजस्य तनयोदक्षयप्रभाः। पूर्णिमेव ज्ञपावन्धाः सुगन्धाख्याभवत् प्रिया ॥ १५६॥ तया समं पुरवरे सुरराजीपना नृपः। तस्मिन् शङ्करगारीशसुगन्धेशी विनिर्ममे ॥ १५०॥ दिजस्तयार्नायकाच्या गारीशसुरसद्मनाः। चातुर्विगः कृतस्तेन वाग्देवीकुलमन्दिरं ॥ १५६॥

परकाळोन कवयः परद्रळोण चेश्वराः । निर्लीठितेन स्वकृतिं पुष्णात्यवतने क्रेगो ।। १५१॥ स्वल्पसद्यो नर्पतिः स्वपुर्ख्यापनाय सः। सारापकारमकरीत् परिकासपुरस्य यत् ।। १६०।। ख्यातिकेतुः पर्वानां पशूनां ऋयविऋया । इत्यादि यत्यत्तने अस्ति तत् तस्मिन् हि पुरे अभवत् ॥ १६१ ॥ राज्यप्रदेन नृपतेर्त्ववर्धनमित्रणा । श्रीरत्नवर्धनेशाच्या व्यधीयत सदाशिवः ॥ १६१॥ चित्रं नृपद्विपाः पूतमूर्तयः कीर्त्तिनिर्करैः। भवति व्यसनासितपांशुस्नानमलीमसाः ॥ १६३॥ श्रय क्रमेण नृपतिर्लीभाभ्यासेन भूयसा । **त्राधीयमानचित्ता ४भूत् प्रज्ञापीउनपारिउतः ।।** १६४ ।। श्रार्व्यैर्व्यमनैभूमा चीणकोशः चणे चणे। देवादीनां स सर्वस्वं जकारायामयुक्तिभिः ॥ १६५॥ कर्मस्थाने पुरगृक्यामादिधनकारिणा । तेनारृपतिभागाच्यगृह्यकृत्याभिधे कृते ॥ १६६॥ धूपचन्दनतैलादिविक्रयात्यं समाद्धे । द्रविणं देववेशमभ्यः क्रयमूल्यकला इलात् ॥ १६०॥ प्रत्यवेत्तां मुखे द्वा विभक्तेरधिकारिभिः।

चतुःपष्टिं सुरगृहान् मुमोषेतरदज्जसा ॥ १६६॥ ग्रामान् देवगृङ्ग्रान्धान् राजा प्रतिकरेण सः। स्वयं स्वीकृत्य चात्पत्तिं द्मां कार्षक इव व्यधात् ॥ १६१॥ तुंलां कृता त्रिभागानां वर्ष देयां सपर्ष दे। भुतिकम्वलमूल्यादिदम्भाद्धिधकं द्दी ॥ १७०॥ दिगत्तरस्था ग्रामीणानूहभाराननागतान् । तदेशार्धीभीरमूल्यं वर्षमेकमद्राउपत् ॥ १७१॥ वर्षे परस्मिन् निषिलान् भारमूल्यं निरागसः । तंयेव संख्यया ग्राम्यान् प्रतिग्राम्यमद्राउयत् ॥ १७२॥ इत्येषा द्रहभारोहिः प्रथमं तेन पातिता । दारिद्यद्वतीयामीणां या त्रयादशधा स्थिता ॥ १७३॥ स्कन्दकग्रामकायस्थमासवृत्त्यादिसंग्रक्तैः। त्रन्येश्च विविधायासैर्व्यधाद्<del>यामान् स निर्धनान् ।। २०</del>४।। तुलापक्षारोपचयग्रामद्राडादिधसंग्रकैः। रत्येष तेन संवाहा गृहकृत्ये प्रवर्तितः ॥ १०५॥ व्यथत्त पञ्च शिविरान् स तस्मिन् भिन्नकर्मीण । षष्ठं तया गञ्जवरं शकचं लवटाभिधं ॥ १७६॥ श्रात्मना निर्यं मूढः सोऽङ्गीकृत्येत्युपक्रियां। भाविनामकरोद्राज्ञां पाषीयस्वानियोगिनाम् ॥ १७७॥

निमित्तं मण्डले प्राष्ट्रिन् सविद्यानामनाद्रे । राज्ञां प्रतापक्ती च नान्यः शङ्करवर्मणः ॥ १७६॥ मुख्येन गुणिनां राज्ञां धनकान्या प्रयापका । मूर्वेण वेन कायस्या दास्याः पुत्ताः प्रवर्तिताः ॥ १७१॥ तथा कायस्थभाज्या भूजीता तत्प्रात्यवेद्यया । यया मंजायते वर्णन्त्रणादिव भूभुजा ।। १००।। तस्मिन् घारे प्रजाडुःखे कृपाईः पृथिवीपति । पुत्रो गोपालवर्माख्यः कदाचिद्दिमव्रवीत् ॥ १८१॥ प्रदातुस्तात भवतः पूर्वे न्यासीकृतः स्थितः । वरो यः सत्यसन्थस्य साज्धना प्रार्थ्यते मया ॥ १०२॥ कायस्यप्रेर्णादेतीर्दे वेनाख प्रवर्तितैः। ग्रायासैः श्वासशेपैव प्राणवृत्तिः शरीरिणां ॥ १८३॥ न च नामास्ति तातस्य काचिछोकद्वयोचिता। मनागपि क्तिप्राप्तिरेतया जनपीउया ॥ १०४॥ ग्रदृष्टविषयां वार्ती गरूनां विवृणोति कः। दृष्टे प्रयानिष्टाद्न्यत्र कर्मणा तेन दृश्यते ॥ १०५॥ रकतो व्याधिइर्भिन्नप्रमुखा विपरो शिखलाः। प्रजानामेकतस्त्रेका लुब्धता वसुधापतेः ।। १८६।। भू भुतो प्रस्तलो भस्य श्रीः कैश्चित्राभिनन्धते ।

त्रकालकुसुमस्येव फलसंभावनाङ्किता ॥ १८०॥ दानं च भूनृता सूक्तिर्विद्यसंवननं प्रभाः। लोभः पूर्वं तयेरिव विनाशाय महोद्यमः ॥ १८८॥ प्रतापमायतिं शोभां क्षेमलाक्स्य वारिदः। स्मृतिशेषां करोत्येव लोभश्च पृथिवीभुजां ॥ १६१॥ दायादाव्ययभीरुतापरिकृतार्व्येर्भवल्युव्नता भृत्याः प्रत्युपकारकातर्मतेः कुर्युर्न के प्रियं। राशीभूतधनस्य जीवितक्ती शश्चचतरन् निजा भूभर्तुः क्रियते द्वियेव रभप्ताछोभेन किं नाप्रियं ॥ ११०॥ राजसंवाक्नामायं नवायासा जनासुक्त्। तदेष लोभप्रभवः प्रजानाथ निवार्यतां ॥ १११ ॥ श्रुवेति राजपुत्रस्य साजन्येनाङ्खलं वचः। स्मितधौताधरो राजा शनैर्वचनमत्रवीत् ॥ ११२॥ तवाकृत्यविसंवादि वचः साजन्यपेशलं । स्मार्यत्यवा मामेतचित्तवृतिं पुरातनीं ॥ ११३॥ कुमारभावे पूर्वे मे तवेवाद्रीलरात्मनः। प्रजावत्सलता वत्स पर्याप्ता पर्यवर्धत ॥ ११४॥ सोऽहं घर्मे वरुन् वर्म शीतेऽद्वाष्णमंशुकं। पदातिर्पपादत्रः पित्रा मंचारिताज्भवं ॥ ११५॥

मृगव्याधा क्यैः सार्द्धमिटलं काएटकत्ततं । ग्रन्तर्वाण्यं मां विलोक्य तमसूचिपुरग्रगाः ॥ ११६॥ स तानुवाच सामान्या भूवाहं राज्यमाप्तवान् । काले काले सेवकानां जाने सेवापरिश्रमं ।। ११०।। ईदृरद्वः खमयं भुक्ता ज्ञास्यत्यन्यव्ययां धुवं । प्राप्तिद्ययो भवेन्म्हा गर्भेद्यर्तयान्यया ॥ १६०॥ उपविरीदशैंवी उहं कृतः पित्रा सुसिचितः। तेनापि प्राप्तराज्येन मंयेवं पीडिताः प्रजाः ॥ १११॥ गर्भवासव्ययां जातः शरीरी विस्मरेखया । प्राप्तराज्यस्तवा राजा नियतं पूर्वीचेत्तनं ॥ २००॥ वयैव तस्मादेका श्य वरो मन्सं प्रदीयतां। प्राप्तराज्यः प्रजापीडां माकापीस्त्रिमता रिषकां ॥ २०१ ॥ सामूयमिति तेनोक्तः कृतान्योन्यस्मितैर्विटैः। राजाप्तिवी चितश्चासीत् कुमारो ऋीनताननः ॥ २०५॥ त्यागभीरुतया तस्मिन् गुणिसङ्गपराञ्चे । **ग्रामेवलावरावृत्तीः कवया भद्यठाद्यः।। २०३।।** निर्वेतनाः सुकवयो भारिकोलवटस्वभूत्। प्रसादात् तस्य दीन्नारसङ्खद्वयवेतनः ॥ २०४॥ कल्यपालकुले जन्म तत् तेनैव प्रमाणितं।

त्तीवोचितापभ्रंशोक्तिर्देवीवाग्यस्य नाभवत् ॥ २०५॥ वेष्टितर्भयुरुषांचा प्राणस्याये प्रदेशिनी । ध्यानैकाग्रा दुगित्यासीत् सुखराजस्य मिल्लणः ।। २०६।। याज्यमायये चितावेशा दुर्नयासेविनः प्रभाः। ह्न्दानुवृत्त्या स प्राप नरस्येव विउम्बना ।। २०० ।। युमां॥ सारन्गैः सक् निर्दीकं तथान द्रोक्शङ्कया । श्रं सर्वाभिसारेशं शर्वर्यी नर्वाङ्नं ॥ २०६॥ प्रज्ञाभिशापे पतिते नृपस्यान्मार्गवर्तिनः। त्रिंशद्विंशाः सुनास्तस्य व्यपग्ननामयं विना ॥ २०१॥ वंशः श्रीज्ञी वितं दारा नामापि पृथिवीभुजां। चणादेव चयं याति प्रजाविप्रियकारिणां ॥ २१०॥ इत्युत्तं वच्यते चाग्रे व्यक्तमेतत् तु चिन्यतां। प्रनष्टं तस्य नामापि यथा क्रूरेण कर्मणा ।। २११।। नाम्ना पत्तनमित्येव प्रख्यातं स्वपुरं कृतं । कस्यान्यस्याभिधाध्वंसि यथा शङ्करवर्मणः ॥ २१२ ॥ स्वस्रीयः मुखराजस्य तेन दाराधियः कृतः । वीरानकाभिधे स्थाने प्रमादादासद्दधं ॥ २१३॥ तत्कोपात् स स्वयं राजा दत्तयात्रा मदोर्जितः । वीरानकं समृत्मृत्य प्रविवेशीत्तरापयं ॥ २१४॥

मिन्धुकूलाश्रयान् देशान् जिवा भूरीन् भयात्रैः। कृतानितर्मकीपालैः प्रत्यावृत्ता अवत् ततः ॥ ११५॥ उर्शा विशतस्तस्य वास्तव्येरीरशैःसमं । निकेतकेतोः सैन्यानामकस्माइद्भूत् कलिः ॥ २१६॥ गिरिशृङ्गाधिद्रहेन श्रपाकेन निपातितः। वेगवासी शर्मतस्य प्रमादाद्विशद्गलं ॥ २१७॥ मुमूर्पुराप्तान् कठकं संरच्य नयतेति सः। उक्ता कर्णारियाद्वडः स्थानात् तस्मादिनिर्यया ॥ २१६॥ क्तीनदर्शनसामर्थाः परिज्ञाय शनैगिरा। क्रन्दत्या वपुरात्निंग्य स्थितायाः चामभाषितः ॥ २११ ॥ पुत्रं गापालवमीख्यं न्यासीकृत्य च रिचतुं। शिशुदेश्यं महादेव्याः सुगन्धाया ग्रवान्धवं ॥ ५२०॥ फाल्गुणे कृष्णसप्तम्यां वत्सरे सप्तसप्तता । उत्खायमानविशिखो मार्ग २व व्यपद्मत ।। २२१।। तिल्लं॥ सुखराजाद्यः सैन्यं रचनः पर्भूमिषु । वृत्तात्रेगीपयतस्तं यात ठ्वाभवन् पथि ॥ २२२॥ तं यत्रसूत्रैस्ते मूर्द्वी नम्रतोन्नम्रतावदैः। प्रतिप्रणामं प्राप्तानां सामलानामकार्यन् ।। २२३।। पद्मिर्दिनैर्निते स्थाने प्राप्ते वोल्लासकाभिधे।

चक्रिरे गतसत्त्वासास्ततस्त्रस्यात्तसत्कृयां ॥ ५५४ ॥ तिस्रः मुॅरेन्द्रवत्याचा राज्ञ्या राज्ञानमन्वयुः । वालावितुः कृतज्ञश्च जयसिंकुाक्वयः कृती ॥ २२५॥ द्वा लाडावबसार्य तं भृत्यावनुनम्मतुः । इति मद्भियात्रहैः सक्साक्रियताग्रिमात् ॥ १२६॥ तता बुगोप गोपालवमी धार्मिकताङ्ख्वलः। मुगन्धया पाल्यमानः सत्यसन्धा वसुन्धरां ॥ २२७॥ मध्ये लालितकादीनां इर्वृत्तानां वसविष । ग्रनतिक्रालवाल्या पपि इः संस्कारान् न सा प्राकृति ।। २२६।। भूपालजननी भागिर्विधव्ये पिकमुन्मदा। सा प्रभाकरदेवाख्यमचीकमत मिल्लाणं ।। २२१।। तया निर्भरसंभोगप्रीतया स व्यधीयत । साभाग्यपदशृङ्गारमालिचक्रत्रयाङ्कितः ॥ २३०॥ केशाध्यक्षेण रागिण्यास्तस्या लुणिठतसंपदा । तदा भाएडापुरे तेन शाक्तिराज्यं व्यधीयत ।। २३१।। त्राज्ञातिक्रमिणाः शास्त्रेः कृत्वा कमलकाभिधं । नोमराणाय स प्रादाद्राज्यं लिह्नियमूनवे ॥ २३२॥ प्रत्यावृत्ताज्य नगरं विवेस विजयार्जितः। शार्यशृङ्गार्वसता साभिमानः स्वविग्रहे ॥ २३३॥

स राजजननीजारः सार्हकारो जयार्जनात् । मानज्ञतिमधिज्ञेपैवीरीणां व्यधितान्वक्तं ॥ २५४॥' चुद्रेण कामिना वेश्यावेश्मनीव नृपास्पदे । नेनावृते संप्रवेशो नाभूदन्यस्य कस्यचित् ।। ५३५ ।। शनिर्विज्ञातवार्तस्य धनमानापक्तर्कृत् । मो*ऽ*भृदन्निगतो। रत्यर्थं राज्ञोगोपालवर्मणः ॥ ५३६॥ विचते यह गज्जे अस्मिस्तत्सर्वे शाक्तिवयके । गतमित्यत्रवीदूषं स केाषगणनोचतं ।। ५३०।। श्रय गज्ञाधिपो राजभीतः खर्खीद्वेदिनं । रामदेवाक्वयं वन्थुमभिचारमकार्यत् ॥ २३६॥ तयाभिचार क्रियया भुक्तभूर्वत्सर हवं। गोपालवर्मनृपतिर्जातदाका व्यपचत ॥ ५३१॥ व्यक्तीभूतकुकमी स राजदण्डभयाकुलः। रामदेवा अवधीत् पापः स्वयमेव स्वविग्रक्तं ॥ २४०॥ रष्यागृक्षीता गापालवर्मश्राताय सङ्गरः। वभूव प्राप्तराज्यः स दशभिदिवसैर्व्यसुः ॥ ५४१ ॥ **ऋष वंशत्त्रये वृत्ते राज्ञः शङ्करवर्मणः** । प्रजाप्रार्थनया राज्यं सुगन्धा विद्धे स्वयं ॥ २४२ ॥ गापालपुरगापालमठगापालकेशवान्।

सा पुरं च स्वनामाङ्गं विद्धे धर्मवृद्धये ॥ २४३ ॥ गोपालवर्मणा जाया नन्दानिन्यान्वयोद्भवा । शिश्रप्यभवनन्दा मठकेशवधारिणी ।। २४४ ।। श्रंतर्वत्याः चणे तस्मिन् पत्या गोपालवर्मणः। जयलद्भ्यां ववन्थास्यां श्रश्रृः सत्तानकां चिणी ।। २४५ ।। तस्यां विपन्नापत्यायां प्रसवाने शतिद्वः खिता । साभूदन्वयिने राज्यं कस्मैचिद्दातुमुखता ॥ २४६॥ तस्मिन् काले मङीपालविग्रहानुग्रहचमं। तत्र तत्र पदातीनां कृत्यसंकृत्यभूत् कुलं ॥ २४०॥ ततः समाथितैकाङ्गा स्वयं संवत्सर्द्धयं। मुगन्था विद्धे राज्यं समन्निवेन तन्निणां ॥ ५४६॥ याग्याय दातुं साम्राज्यं कस्मैचित् सा किलैकदा । मलाय मलिसामतात् तत्वीकाङ्गानदीकयत् ॥ ५४१ ॥ **अवितवर्मवंशाने नप्तारं शूर्वर्मणः।** गर्गायाः स्वकुटुम्बिन्याः संज्ञातं सुखवर्मणा ।। २५०।। ग्रनुत्रतो मे संबन्धिस्नेक्दिवं भवेदिति। राज्ये निर्जितवर्माख्यं कर्तुं तस्या मनोऽभवत् ॥ २५१ ॥ युग्नं॥ तया तडुक्तं विषयव्यसनिवेन जागरात् । रात्री दिवाशयतया योज्यनुत्यानद्वपितः ॥ २५२ ॥

नाम पङ्गिरिति प्राप राज्ये का तस्य वाग्यता । इत्युदीर्याभवन् घ्रती यावत् केचन मिल्लिणः ।। २५३ ।। संक्तिभेदिनिर्यातिस्तावित्रवित्तवर्मजः। दशवर्षः कृतो राजा पार्यस्तंत्रिपदातिभिः ॥ २५४॥ तिल्को॥ ते गजाधिपवाक्यानां सुगन्धोत्पाठनात् कृतं । प्रायश्चित्तममन्यत्व मानज्ञतिविधायिनां ॥ ५५५ ॥ सा राजधान्याः साम्राज्यपरिश्रष्टा विनिर्वचा । क्ताधिकारा कारस्य पतिनैर्वाण्यविन्डभिः ॥ २५६॥ शरणं प्रत्यभाइत्या या यस्तस्याः क्रमागतः । तं तमैिचछ निर्यासी विपत्तैः सक् संगतं ॥ २५७॥ वर्षे रकाननवते संभूषेकाङ्गसैनिकाः। गवा सुगन्धामानिन्युः पुनर्ङ्घष्कपुरे स्थितां ।। २५६।। तामापतत्तीमाकार्य पार्थानुयाङ्का मदात्। चैत्रासे ति्त्रणः सर्वे निर्ययुः समरोन्मुखाः ॥ ५५१॥ ते जिवा नवते वर्षे वैशाखे भिन्नसंकृतीन्। रकाङ्गान् व्यूष्टसंघातान् ववन्धुस्तां पलायितां ॥ २६०॥ निष्यालकविकारानस्तिर्वद्वा सा व्यवचात । श्रनित्यपतनाङ्गाया विचित्रा भाग्यवृत्तयः ॥ २६१ ॥ ग्रस्मिन् धनजनन्नै एयनि मित्तं मएउलोत्तमे ।

सर्वतो दिवामुत्तस्थावयानर्थपरम्परा ॥ २६२॥ जनकः पालका भूवा पङ्खीलस्य भूपतेः। मामात्यो अपीउयछोकमुत्को चग्रकृतत्यरः ॥ १६३॥ भूं भुजा ग्रामकायस्या इवान्यान्यविपाटनं । दत्ताधिकाधिकात्कोचा विद्धुस्तत्त्रिसेवया ॥ २६४॥ यद्रातः कान्यकुळाचा विलब्धास्तत्र मण्डले । तिल्लां ङाण्डिकादानाडू भुजां जीविकाभवत् ॥ १६५॥ विष्णुः पुराणाधिष्ठाने मेरुवर्धनमन्त्रिणा । र्श्रामेरुवर्धनस्वामिनामा येन व्यधीयत ॥ २६६॥ तदात्मजाः चाणे तस्मिन् गक्नद्रोक्चाक्रिकाः। चक्रुर्निगूठराज्येच्हाः प्रजायासिर्धनार्जनं ।। २६० ।। युग्नं ॥ सार्धे सुगन्धादित्येन गूठं शङ्करवर्मनः। तेषां त्येष्ठा वदमख्या मुमोष नृपमन्दिरं ॥ १६०॥ चीणप्रते चणे तस्मिन् चार्यात इव चते। उदीपः प्राविताशेषशर्च्हात्तिरतृम्भतः ॥ २६१ ॥ खार्यी सक्स्रक्रेयायां दुर्लिभे भातने प्रवत्। वर्षे त्रिनवते घारे दुर्भिन्नेण जनन्नयः ॥ २७०॥ श्वैश्चिर्प्रविष्टाम्बुसंसेकोच्छूनविग्रहैः। वितस्ता मर्वतश्क्ता दुर्लन्यमलिलाभवत् ॥ २७१ ॥

विश्वता ऽस्थिमये जाते नैविद्यात् चितिमएउले । सर्वभूतभयादायि श्मशानिकामजायत ।। ५७५ ।। महार्ह्यान्यसंभारविक्रयप्राप्तसंपदः। मिल्लणः दमापतेः प्रापुस्तिल्लिणञ्च धनाद्यतां ।। ५७३ ।। त्रादेयः क्माभुजः मोऽभून्मस्त्री यस्तादशीः प्रजाः । विक्रीय वारुयन्नासीत् तिल्लाां कुण्डिकाधनं ॥ ५७४॥ ग्रय्यां वृष्टिसंपाने वातवर्पैरुपद्गनं । विक्ः मर्वे जनं पश्यन् कश्चित् प्राप्तोष्णमन्दिरः ॥ २०५॥ यया तया जनं इःस्यं वीच्य कापुरुपश्चिरं। राजधानीस्थितः पङ्गः स्वसुखं वक्षमन्यत ।। २७६ ।। युग्मं ॥ तुज्ञीनचन्द्रापीडाद्प्रिज्ञापालप्रियाः प्रजाः । ठ्वं तस्मिन् चांगे नीताः संचयं राजराचत्तैः ।। २७७।। प्रापुश्चिर्मवस्थानं पार्थिवा न तदा क्वचित् । धारासंपातसंभूतादुदुदा इव इर्दिने ॥ २०६॥ पार्थः पितरमुत्पात्व कदाचित् प्राभवत् स्वयं । कदाचित् सुतमुत्पात्य तिल्लचिक्रिकवाप्यभूत् ।। ५०१।। **अप्रीणयत् पङ्गबधूव**उवामण्डलं युवा । र्मुगन्धादित्यवीजाश्चा व्यवायविधिसवया ॥ २००॥ राज्यावष्यरदेव्याः स निर्दयैः सुरतोत्सवैः ।

खाउयामास कार्डूतिं साप्यस्यार्थेषणां धनैः ।। २८१ ।। भगिनीभगसाभाग्यवद्याःस्वयं दुः। यां पङ्गवे मनोज्ञाङ्गीं मेरुवर्धनसूनवः ॥ २०५॥ सुंगन्थादित्यमात्सुक्यात् सापि देवी मृगावती । स्वयं संवुभुजेऽभ्यर्थकालाकामितकामिनी ।। २८३ ।। पर्यायेणाभवद्गत्यः स तयोभीगवृद्धये । दरिद्रयोपितोरेकं भुक्तिपात्रमिवान्वकं ॥ २८४॥ पुत्तयोराज्यलाभाय स्पर्डयाभ्यां स्वमित्रणे । दत्ता निधुवनश्रद्धा धनदानैः सद्ज्ञिणा ॥ २८५ ॥ श्रय पार्यं समुत्पाळ तत्पिता पङ्गराश्रितः । तिल्लिभिः सप्तनवते वर्षे पौषेऽभिषेचितः ॥ २८६॥ माघेऽष्टानवते वर्षे सोऽभिषिच्य शिशुं सुतं । चक्रवर्माभिधं रात्ये जीणपुण्या व्यपद्यत ॥ २८०॥ पैतृकं वाञ्छ्ते। राज्यं पार्थस्यानुचरा व्यधुः । एकाङ्गैः सक् संग्रामं तत्र तिल्वपदातयः ॥ २८८॥ मात्र्वप्यदेव्याः स कचित् कालं शिशुर्नृपः । मातामन्धाः चिछ्लिकायाः पाल्यस्वासीत् समा दश ॥ २०१॥ वाल्याद्व्यक्तदीःशील्ये तस्मिंस्तत्पालनं तयाः । निर्देषमासीद्वारस्यपाणिलालनसन्निभं ॥ २१०॥

ज्ञातः पङ्गार्म्गावत्यां नवमे शब्दे श्य मस्त्रिभिः। चक्रवनीणमुत्यात्व शूर्वमी नृषः कृतः ॥ २११॥ निःस्नेका मानुलामात्याः प्रययुः स्वार्थतत्वराः । ग्रद्वा तिल्लणां देवं तस्यात्याठनकेतुतां ।। **२**१२ ।। श्रु द्विता । प्रमान् दिना भूरिधनार्पणं । गुणवानिव वेश्यानां तस्त्रिणां नाभवत् प्रियः ॥ २१३ ॥ वर्षे गते तमुत्याद्य दृष्टोत्यत्तितया नृपं। वक्वर्यदं पुनः पार्यं व्यधुस्तित्वपदातयः ॥ ५१४॥ ग्रभूत् साम्बवती वेश्या साम्बेश्वरीवधायिनी । पार्यप्रिया तिल्लचक्रसंग्रहे ज्ञातचक्रिका ।। २१५ ।। कालापेची चक्रवमी तता ध्यैच्हद्दनं वङ्ग । एकादशाब्दस्यापांडे कृता भूषोऽपि तिल्लिभिः ॥ २१६॥ पार्यादीन् यैः समुत्याद्य भुक्तं चक्रिकया पुरा । तैस्तैः स्वानैश्च ये तेभ्या जीवनागुपलेभिरे ॥ २१०॥ पिता भ्राता च परस्य राज्याङ्क्यारितो प्रभवत्। संवन्धिभ्योऽपि पैर्हुग्धं कन्यां द्वेतरेतरं ॥ ११०॥ ग्रकरोदृष्टदोषाणां तेषामेव स नष्टधीः। मेरुवर्धनपुत्राणामधिकारसमर्पणं ।। २११ ।। तिलकं॥ कृता व्वपटलाधीशस्तेन शङ्करवर्धनः।

गृक्कृत्ये प्रयसत्कृत्या दाम्भिकः शम्भुवर्धनः ॥ ३००॥ पापे तस्यैव वर्षस्य धनाभावात् स तस्त्रिणां । श्रदत्तङ्गण्डिकादेयः पलायिष्ट भयाकुलः ।।**३०**१ ।। स्थिते मडवराज्यातस्तस्मिन् शङ्गरवर्धनः । राज्यावी तिल्लाणां दृतं प्राक्तिणोच्हम्भुवर्धनं ।। ३०१।। ग्रावर्तितः स निषिलर्धिकात्कोचचर्चया । वचयिवायजं राज्ये तैः स्वमेवास्यपेचयत् ।। ३०३ ।। नीर्यस्थितः स्वकुलजां तिमिरत्ति भुंतो माना वकस्तिमिमुपेत्य वनात्तवासी । व्याधा निरुत्ति तु वकं प्रभवति ते ते पात्राएयुपर्युपरि वञ्चनचज्जुतायाः ।। ३०४।। अष्टश्रीयक्रवमीय निशि श्रीव्ववासिनः। एकदा डामराग्यस्य संग्रामस्याविशदृहं ॥ ३०५ ॥ ज्ञावा कानिविशेषेण राजानं स कृताञ्चलिः। प्रणम्य ग्राक्यामास संग्रमात्रिजमासनं ।। ३०६।। राज्यश्रंशादिवृत्तात्ममुक्ता साक्षायकार्थिनं । तं विपत्पेशलं प्रद्धाे विचिन्यावाच उामरः ॥ ५००॥ तिल्लां वा तृणानां वा राजन् का गणना र्णे। वत्सेवनार्धे सामर्ध्य किस्मन् न मम कर्मणि ॥ ३०६॥

प्राप्तोत्साद्यः पुनर्नुनमस्मानेव कृनिप्यसि । विस्मरत्वपकारं हि कृतकावी महीभुजः ॥ ३०१ ॥ ऊर्द्वारोहे य ग्रालम्बहेत्रभूभिच्छ्नित तं । कुठारिकस्तरुस्कन्थमिवाधोगमनोन्सुखः ॥ ३५०॥ र्धीवैयीदिप्रकर्पेण वेनापक्रियते नृपः। प्राप्तादयः स तेनैव शंकां वेत्त्युपकारिणं ।। ३११ ।। ग्रस्मिन् स्थिते विपद्भूदिति संचिन्य वर्द्धते । मूर्वः परिवृष्टिरापत्सेवको मङ्गलेच्छुभिः ॥ ३१२ ॥ संयचापत्सक्तायस्य विस्मृतीपक्रिया नृपाः। मध्ये प्रमादस्खिलितमुत्पन्नं कृदि कुर्वते ।। ३१३ ।। ग्रामयार्तिरिपुचासज्जुदादी दृष्टवैकृतान् । लच्योदया द्वीभवेन दमापा ब्रन्यनुवाविनः ॥ ३१८॥ राज्ञः सतोऽपि नाश्चासो यस्येभस्येव कर्णयोः। त्रविश्**डप्रकृतया ध्वनति मधुपा रव ।।** ३५५ ।। दिवसे सन्धिानेन पिशुनप्रेरणा प्रभाः। ईर्प्यालुना स्वैरिणीव रिचतुं यदि पार्यते ॥ ३१६॥ राजन् रजन्युपाध्याया देवी यच्हित्तयेद्रहः। तत्र प्रजागरः कर्तुसप्तर्वज्ञैर्न शक्यते ।। ३१७।। कथिबद्भि कृदये कुशलैविनिवेशिता।

शिचा गार्खरेणेव राज्ञा विस्मार्यते निशि ॥ ३१६॥ न के लोमं समुत्याच जिक्क्या स्निग्धदीर्घया । पिपीलिका इव ग्रस्ताः ब्मापालैः शल्यकैरिव ॥ ३११॥ ज्ञानाति क्लुं क्लव्यमासत्रं न तु दूरगं । रको वकः परः सत्यं द्रोक्वृत्तिर्मकीपतिः ॥ ३२०॥ न नाम कएठकाकीर्णः काठिल्यं लच्यतां नयेत्। कालापेची चितिपतिः शरीरिमव बार्यकः ॥ ३२१ ॥ नमन्नपि स्रिर्क्नयादाञ्चिष्यनपि पन्नगः। विक्सन्नपि वेतालः स्तुवन्नपि मक्रीपतिः ॥ ३२२ ॥ श्रद्रोक्वृत्या तस्मात् वं द्रद्यस्यस्मान् सदा यदि । ससैन्यस्ते तदेषोऽहं प्रातरेव पुरःसरः ॥ ३२३॥ तदाकार्प्यात्रवीद्राजा लज्जास्मितसिताधरः। स्वात्मेव यूयं संरच्या मम पूर्वीपकारिणः ॥ ३२४॥ तता निविष्य चर्णां रक्ताको मेषचर्मणि। केाशं चक्रतुरन्यान्यं सखङ्गी नृपडामरी ॥ ३२५॥ त्रय संघ**ि**तासंख्यचाउउामर्माउतः। चक्रवमीकरोखात्रां प्रत्यूषे नगरोन्मुखः ॥ ३२६॥ तिस्मन् चणे पुरस्कृत्य योद्धं शङ्करवर्धनं । विनिर्ययुः सिताष्टम्यां चैत्रे तान्त्रिपदातयः ॥ ३२०॥

कालानुवृत्तिप्रच्छ्वं तेषां संभावनाङ्कितं । म तबरे पुरस्कर्तुं चक्रवमी स्व विक्रमं ॥ ३२०॥ ग्रय प्रवृत्ते संग्रामे घोरे पद्मपुरादहिः। त्रधान प्रेरितक्य पूर्वे शङ्करवर्धनं ॥ ३२१॥ क्ते सेनाधिये तत्र शतधा तंत्रिवाकिनी। प्रयोग पवनाघातप्रेरिता नौरिवार्णवे ॥ ५५०॥ पृष्टानुसारेणोच्युक्ता नृपस्तेपामपाक्रत्। गतिं तुर्गवेगेन शिरः घेणिं तथासिना ॥ ५३१ ॥ भ्रमतः समरे वभ्रवीरिपटाञ्चलच्ह्टाः । चक्रवर्ममृगेन्द्रस्य सरापारलविभ्रमं ॥ ३३२॥ किमन्यत् पञ्चपाण्यासन् सङ्खाणि रणाङ्गने । पतितानि चणादेव कृतानां तत्र तिल्लणां ॥ ५३५॥ तिलेणा रणसंरम्भपरिश्राताः चमातले । गृद्यचनकृतच्छाये शायिताश्रक्रवर्मणा ॥ ३३४॥ विशुद्धवंश्येर्गुणिभिर्निकृतैः संधितैः समं। त्रभूषवदीरशयां शूरः शङ्करवर्धनः ॥ ३३५॥ उद्यं संक्ता १व संक्ता १व च चयं। प्रयातः स्पृक्षाीयवं तिल्लाः कस्य नागमन् ॥ ३३६॥ माननीयानधृष्यांश्च महावंश्यान् महीपतीन्।

म्रक्तीनिव खिलीकृत्य भिज्ञयनः ज्ञणे ज्ञणे ॥ ३३०॥ श्रनयन् क्रीउया ब्रीडां माखता जीविकाकृते। प्रागाहिनुपिउकाः क्रूरा इव ये गर्ह्यवृत्तयः ॥ ३३६॥ ते तिल्लणः ज्ञणाद्म्या गूठवैरविषाग्निना । विमानेना विविधेन चक्रवर्ममक्।किना ॥ ३३१॥ तिलकां॥ श्रय दिर्तीय दिवसे भग्नानामपि तिल्लाणां। वीरसंघरृनं वावद्करोच्छम्भुवर्धनः ॥ ३४०॥ तावन्मिलितसामलसचिवकाङ्गलालितः। सैन्यैर्नानापयायातैर्नद्द्विर्ज्ञाप्तद्क्पयः ।। ३४१ ।। वल्गान् मध्ये प्रथवाराणां नृत्यतेवायवाजिना । वल्गांकेनादकृष्टाम्वं शिरुखं वामपाणिना ॥ ५४५ ॥ सस्वेदेतर्द्स्तायवेष्टनाङ्यासनस्पृशः। खङ्गस्य विस्वितार्कस्य भाभिर्योतितकुएउलः ॥ ५४५ ॥ कवचात्सेधसंर्व्यकण्ठायासेन ताम्यता । बङ्गभुकुढिवन्धेन वदनेन भयावसः ॥ ३४४॥ तर्जयन् कृतङङ्काराँ खुट्यकाँ खुणिठतापणान् । शिरोऽ त्तिसंज्ञया त्रस्तवास्तव्यकृतसात्त्वनः ॥ ५४५ ॥ भेरीरवैः श्रुतिं हिन्दन् वाराशीं वीपरोधिभिः। संग्रामतयशोभाङ्कश्रक्रवमीविशत् पुरं ॥ ३४६॥ कुलकं॥

तस्मिन् सिंद्यासनं प्राज्यमाक्रम्यातिजयोर्जिते । बद्धा कुतश्चिरानिन्ये भूभठः शम्भुवर्धनं ।। ३४७।। राज्ञः पुरस्तात् तं शस्त्रपातिभर्मी लितेचणं। भिक्तं प्रदर्शयन् पापश्चण्डाल इव सो वर्धात् ॥ ५४ द ॥ उक्ततां धर्ममयीदां भृत्यानां जनकोपमान् । क्लुं नरेन्द्रान् द्रोकेण प्रारच्यः शम्भुवर्धनः ॥ ३४१ ॥ प्राप्य निष्काएठक राज्यं चक्रवर्मनृषः क्रमात् । **ब्रजायत धृतोत्सेका नृशंसविषमक्रियः ।। ३५०।।** स्वविक्रमकयास्तात्ररोमन्यप्रियताकृतः। सा*॰*भवद्विठवन्खादिचाठुकार् विधेवधीः ।। ३५१ ।। ग्रात्मानं दैवतमिव स्तुतिमोक्तिचेतसः। ज्ञानतः प्राभवंस्तस्य विवेकविगुणाः क्रियाः ।**।** ३५**२** ।। तस्मिन् प्रसङ्गे रंगाच्यः प्रच्याता डाम्वगायनः । वैदेशिकोण्भवद्राज्ञा वितीर्णावसरो वहिः ॥ ३५३ ॥ प्राप्तान् मचिवसामतान् विन्यस्यता यथाक्रमं । प्रतीकारा नृपस्यायमनयन विविक्ततां ॥ ३५४॥ विबंभा धवलाष्णीया सभा दीपप्रभाज्ज्वला । शेषशय्वेव मणिभिः कृतालोका फणोाइवैः ॥ ३५५॥ कृतावरोधधम्मिल्लमालान्दोलनकेलिभिः।

प्रदेषपवनैश्वक्रे शिशिरैप्रीणतर्पणं ।। ३५६।। जातगीतिदृद्वाणां गवान्वावलया बसुः। **त्रासवामादिभिर्वक्री**भवरोधम्गीदृशां ॥ ३५७॥ क्तर्कङ्गणकेयूर्पारिकार्यादिशोभिना । स्ववृन्देनानुयातो ज्य प्राविशत् डेग्च्यगायनः ॥ ३५६॥ र्ह्सीनागलताचास्य सुते ललितलाचने । चक्रतुः कैातुकोद्वीवां सभां चित्रार्षितामिव ॥ ३५१॥ तयार्विलासवलितैश्चलितापाङ्गविभ्रमैः। दितीयपृष्यप्रकरो व्यकीर्यत सभात्तरे ॥ ३६०॥ गायनैर्जयजीवेति कृतकोलाङ्लैर्भूत्। सदः सशब्दं कुर्विद्विस्तत्तत्रृपगुणग्रक्तं ।। ३६१ ।। भुक्तोत्तरोचितोदञ्चत्यञ्चमस्थानचारिणः। वंशैरागविशेषस्य दत्ते स्थाने ततः शनैः ॥ ३६२॥ त्रविक्रियशिरःकम्पभुनेत्रभ्रमशोभितः । त्रभिन्न इव गायस्योगीतिध्वनिरज्ञुम्भत ॥ **३**६५ ॥ श्रय ताम्बूलरोमन्यत्यागनिश्चलमूर्तिना । जातं राजकुरङ्गेण प्रमादास्यन्ददृष्टिना ।। ३६४।। गायस्या भावमालन्य तस्य ह्निम्धमगायतां । त्रिधकोद्रेचिताभिष्यं विलासस्मितविश्रमैः ॥ ३६५ ॥

राज्ञस्तवाश्च संसक्तश्चित्तवोरितरेतरं। दुग्चापारैः स्वसंवेधैः संलाप इव पप्रये ।। ३६६ ।। नृपं कारितचित्तं तं विज्ञायैकः प्रिया विटः । ततः प्रसङ्गे प्रोवाच प्रीतिवृद्धिकरं वचः ॥ ३६०॥ देव गीतमिदं यातं संप्राचीते मनारमे । कर्यूरपारीपतितं मैरेयमिव कारितं ॥ ३६०॥ गायल्यामीर्जितामेतां रागाइलचतुष्किकां। ग्रनयाः प्रतिमाव्याताच्चम्वतीव निशाकरः ॥ ३६१ ॥ करन्यस्तकपोलातमुद्रायल्याविमे ध्रुवं । कटाचीः कुरुता व्योम्नि वैमानिकविमोक्नं ॥ ३७०॥ ज्ञानत्या स्वाश्रयां चर्चामनयोरेकयावयाः। त्रसूयास्मितगर्भाऽयं कठात्तः पश्य पातितः ॥ ३०१ ॥ गायत्र्येकानतमुखी कर्णव्यात्नोत्तकुएउत्ना । विपरीतरतोद्रेककृतारम्भेव शोभते ॥ ३०२॥ सफलं तस्य तारुण्यमीदृश्या निर्जने स्त्रियः। त्रीत्सुव्यादिरहे यस्य गायत्येवंविधैः स्वरैः ॥ ३७३ ॥ उपपत्तिपरित्यक्तशास्त्रानुष्ठानमोहितैः। रकसार्यप्रयातेभ्यः कथमेको विवर्ज्यते ॥ ३०४॥ नेत्रस्य रूपं श्रीत्रस्य ध्वनिं संस्पृशतो न चेत् ।

तदङ्गस्यान्यकालाङ्गं स्पृशतो दुष्कृतं कुतः ॥ ६०५ ॥ ग्रभिलापाङ्करः सिक्त इव तैर्विटभाषितैः। राज्ञः स्वभावलालस्य शतशाख्वमायया ।। ३७६ ।। ये विस्तारितवर्णसंकररुचः सन्दर्श्य गात्रालकृद्-वडावस्थितिचापलं घनमलं पार्श्वे ध्वनस्युडताः। नीयते विपयावपातपरतां लब्धोदयस्तैः चणात् सिंहा वारिधरेरमी च रभसाद्भृपालसिंहा विटैः ॥३७७॥ वस्तु जाणाद्नुपपत्त्युपपत्तियुक्तं कृता तडान् यदि विमाक्षितुं समर्थाः। न स्युर्विटा ग्रय कुतर्कपयस्यितास्य नित्योद्धमेषु निर्येषु मृगाश्चरेषुः ॥ ३०६॥ सत्तीष्य कारकेयूरकुण्डलैंडीम्बमण्डलं । श्रमार्गत्यागराधेयः शुद्धात्तमगमत्रृपः ॥ ३७१ ॥ काला अस्याः चितिवल्लभा अयमभिधेत्युवीपतेरे कता ब्रूते प्रावितचएउताएउवयुतं डाम्वः स्वनामान्यतः । मध्ये यत् किमपीति गीतिर्चना काव्यं यदेति दिदो यहाद्मीं न्नपयित तान्धिगवुधान् कीर्त्यर्थिनः पार्थिवान् ॥ ३००॥ वेश्यानुरागस्य महेन्द्रचापधान्नो कुरिद्रारसर्ज्ञनस्य । उपाङ्गगीतस्य च कारिणा अपि सान्दर्यमस्यैर्यक्तप्रकर्षे ॥ ३०१॥

दर्शनाभ्याससंवृद्धचचूरागः चमापतिः । विना श्रपाककन्ये ते न पुनः प्राप निर्वृतिं ।। ३०२।। गायस्या शयनापाते शनैविक्तिचुम्बनं । नृपं रतिसुखाभिज्ञं तं कृठात् ते प्रचक्रतुः ॥ ३०३॥ ममागमेन नच्चेन नचीर्वेचात्वशाभिना । चक्रे निपतमामर्थः स लङ्गादक्नान्नमः ॥ ३०४॥ रत्यत्तमुलभोद्वेदैर्निस्मृतैः स्वेद्विन्डभिः। भाग्याप्मसंज्ञयज्ञउं वपुस्तस्य व्यधीयत् ॥ ३६५ ॥ रागान्धेन कृता हंसी महादेवी महीसुजा। भेजे राजवधूमध्ये वालव्यजनवीजनं ।। ३०६।। तस्या वैर्भृत्तमुच्छिष्टं ते यथा चक्रवर्मणः। नृपात्तराणामन्येषामध्यभूवन् सभासदः ॥ ३००॥ मिल्लणामचपरत्तप्रख्यमुख्याधिकार्दा। प्रवृद्धिकेतुतां प्राप डोम्वसेवनचक्रिका ।। ३००।। मार्ख्यात् सचिवतां केचिच्छ्याका न व्यधुः स्वयं । केचित्रकुर्वत्रीतिज्ञा राजकार्याणि मस्त्रिवत् ।।३०१।। मिल्लिणस्तस्करा राज्ञी श्वपाकी श्वपचाः प्रियाः। किं न लोकोत्तरमभू द्रूपतेश्वक्रवर्भणः ॥ ३१०॥ ऋतुस्नातार्तवाङ्कानि श्वपाकी स्वांश्कान्यदात्।

तदाच्हादनदृप्तेच्हा मिल्लाः प्राविशन् सभा ॥ ३११ ॥ कैश्चित् चितिभुजा वैरमङ्गीकृत्यापि तत्चाणं। वैर्नाशि श्वपकोच्छिष्टं तेऽभूवन् सामपैः समाः ॥३१२॥ मंग्डले शिसन् प्रभावाया न देवा न्यवसन् ध्रुवं। तंद्वेश्मनि तदा ना चेच्छ्वेपाकी प्रविशेत् कयं ।। ३१३।। तां रणस्वामिनं द्रष्टं तिलढादश्यकागतां। मामत्तेभ्यः माभिमानानन्वयुर्डीमराः परं ॥ ५१८॥ राजकारम्बद्धानां डोम्बानां निर्गता मुखात्। राज्ञामित्राज्ञा इर्लेघ्या न केनाव्युदलंघ्यत ।। ३१५ ।। राज्ञा प्रदत्ते रङ्गाय केलुग्रामे श्रयकारवत् । लिलेख पढ़ोपाध्याया न वदा दानपढ़कं ॥ ३१६॥ तदान्नपढलं गवा रङ्गः कापात् तमब्रवीत् । रङ्गः म केलुदिषोति दामीमुत न लिख्यते ॥ ५१०॥ लिलेख साज्य सलामाद्रङ्गभूभङ्गतर्जितः। को न राजनि इर्वृत्ते भवेन्नीतिव्यतिक्रमः ॥ ३१०॥ **त्रक्यागमनपापस्य पापः पृच्छन् स नि**ष्कृतिं । विटेक्सियावकान्येव प्रायश्चित्तानि कारितः ॥ ५११॥ क्मिनैव किमं शाम्येहुष्कृतेनैव उष्कृतं । साऽनुशिष्टोविँहेवं द्धत् पामरसारतां ॥ ४००॥

पवित्रास्पर्शतास्पृश्या स्पर्शपापं तिकीर्पृणा । तेनाहूव्यत विप्रस्य योपिन्मासोपवासिनः ॥ ४०५ ॥ ततो श्वि पापिनो श्वन् केश्वि तस्मिन् चणे दिजाः। तस्मादव्ययकारान् ये जगुङ्ग्यक्रिभोजिनः ॥ ४०५ ॥ चक्रे चक्रमठं मो र्पा पापः पाश्यताश्रयं । तिस्मन् क्ते र्इनिप्यनं तह्यपूर्वद्योजयत् ॥ ४०३॥ पूर्वीपकारान् विस्मृत्य उामरान् स निरागसः। नृपतिः श्वपचाकामी विश्वस्तांश्ह्यनावधीत् ।। ४०४।। कृतुं व्यातेन विश्वस्ताः केचिड्रामरतस्कराः । तस्युस्तस्यात्रिके द्रोक्च्द्रिद्रानेकः प्रतीन्निणः ॥ ४०५ ॥ श्रपाकीशयनावासासन्नावस्करमन्दिरे । शौचस्थितं तं निःशस्त्रं ते रात्रा प्रापुरेकदा ।। ४०६।। श्रय तैः प्राप्तसमयेर् कस्मात् तस्य सर्वतः। निप्रं न्यपात्यताशेषशातशस्त्रपर्म्परा ॥ ४००॥ मुप्तस्तटाडुदे अष्ट इव निदालमेचणः। प्रवुद्धः शस्त्रपातैः स व्यमुचद्देरवान् रवान् ॥ ४०६॥ निःशस्तः शस्त्रमन्विष्यम् न्तरत्नतजनिर्करः। त्रनुद्वता परिभिधीवन् शच्चावेश्म विवेश तत् ॥ ४०१ ॥ ग्रप्राप्तकृतिं क्रन्दत्या श्वपाव्यात्तिङ्गिताङ्गकं।

तत्कुचात्सङ्गलग्राई जघुस्ते उनुप्रविश्य तं ॥ ४१०॥ स्वरिव प्रेरिता रारेस्ते तस्य नृपतेः किल । मुमूर्पीजीनुनी स्वैरं शिलायां समचूर्णयन् ॥ ४११॥ त्रंयोदशाव्दे ज्यैष्ठस्य शुक्ताष्टम्यां चपाचणी। यपाकभोग्यः स येवावस्करे तस्करैर्न्हतः ॥ ४१२॥ उन्मत्तावंतिनामाय पार्यसू नुईराशयः । ग्रम्यपिच्यत वैधेयैः सचिवैः शर्वटादिभिः ॥ ४१३॥ य्यपाकीकामुके पापे निकृते निशि तस्करैः। प्रज्ञानां पाप्नना सोऽभूत् पापात् पापतरो नृपः ॥ ४१४॥ स्थगिता तत्कथापापस्पर्शभीत्या सरस्वती । क्यंचित् त्रस्तुरश्चेव सेयं प्रस्थाप्यते मया ॥ ४१५॥ ग्रासीत् पितृकुलं तस्य भद्यं उर्नृपर्वासः । ग्रीर्वाभिधस्य क्व्याशविशेषस्येव जीवनं ॥ ४१६॥ तस्यासंष्टकुराघातसटाङ्कारकरोटिकाः । प्राणस्कन्दादिवाखज्ञाः सभायां मुख्यमस्त्रिणः ।। **४**१७।। ते जमात्याश्चारणावेन निर्लज्जास्तमरञ्जयन् । कालालरेण पैरेव भूमिपालैर्भविष्यते ॥ ४१६॥ पर्वगुप्तोज्भवत् तस्य सर्वेभ्याज्यधिकं प्रियः। श्रास्याने नर्तनं कुर्वत्रयाकृतकटीपटः ॥ ४११॥

ग्रातिलिविधवादृष्ट्रा कीटप्रायान् मकीपतीन् । पर्वगृतः सर्वदाभूद्राज्यावातिकृतोखमः ॥ ४२०॥ तदा निगृहरात्येच्हः सच्चं मुख्यैः स मिल्लिभिः। पीतकोशैः प्रविद्धे पञ्चभिर्भूभटादिभिः ॥ ४२१ ॥ भूभटः शर्वेटश्होजः कुमुदः साज्मृताकरः । पर्वगुप्तेन संवन्धं चक्रिरे कोशपीयिनः ॥ ४२१॥ गवाचसर्सि प्राप्तश्री बलो प्वागलद्विबः संग्रामडामरगृक्ते यो रकुः ब्यातपारुषः ॥ ४२३ ॥ पदातिमात्रा भूपेन दृष्टशीर्यः स संयुगे। मक्रोद्रो मक्राकायः प्रापितो मुख्यमन्त्रितां ॥ ४२४॥ यादशी तेन दृदशे देवी श्रीः सरसो ज्तरे। तादृग्रकृतया देवीत्यभिधानेन निर्ममे ॥ ४५५॥ राज्यं निष्कण्ठकं कृवा धूर्तेनापतिकीर्पुणा । प्रेरितः पर्वगुप्तेन भूभृचक्रे कुलचयं ।। ४२६।। तेन ल्पिठतसर्वस्वः पार्यस्तस्या कलत्रवान् । श्रीजयेन्द्रविकाराताः श्रमणैर्दत्तभाजनः ॥ ४५०॥ शिशून् शङ्करवर्मादीन् भ्रातृन् द्वारात्रिरोध्य सः। तत्र स्थिताननशनिरुत्क्रात्तासूनकार्यत् ॥ ४२६॥ उचतः पितरं कृतुं मिलणो पनुमतप्रदान्।

बद्धपरान् व्यधाद्वद्धनिगडानितरान् पुनः ॥ ४२१ ॥ एकदा मल्लिसामलतल्लिकायस्यसैनिकाः। पार्वे तदाज्ञामासाख निशायां पर्ववेष्टयन् ॥ ४३०॥ ल्लानचीणां वरां पत्नीं रुद्धहारां निपात्यते । त्रात्निंग्यमानां क्रन्दद्भिस्तर्गाकैरिव दार्कैः ।। ४३१ ।। केशानालम्ळा कर्पतः शर्करोत्पाटिताङ्गकं । विपन्नं गोकुलादालिमव निर्कृत्य तं गृकात् ॥ ४३२ ॥ नुत्नामरुक्मं ऋन्दलं निजवुर्नग्रविग्रक्ं। चएडाला इव निःशस्त्रं कुमुदाचा नृपप्रियाः ॥ ४३३॥ पितरं निकृतं श्रुवा राजा संजातकातुकः। प्रातः स्वसचिवैः सार्डं गवा कृष्टोऽय दृष्टवान् ॥ ४३४॥ **त्रत्राङ्गेऽस्य प्रकारोऽयं मद्दत्त इति वादिनः ।** तस्याग्रे राजपुरुषाः शशंसुर्निजविक्रमं ॥ ४३५॥ न्यक्कृत्य स्वीकृता राज्ञा तदा तद्रञ्जनोद्यताः । **त्रचूच्दत् पर्वगुप्ता देवगुप्ताभिधं सुतं ॥ ४३**६॥ पार्थस्य निकृतस्याङ्गे सोऽिचपत् चुरिकां ततः । रिज्ञितो येन भूपाली जातकासोऽभविच्चरं ॥ ४३०॥ डामरैर्लुण्डिता देशः प्रणाशे चक्रवर्मणः । उत्थाप्य पापकायस्थांस्तेन भूषा अपि दणिउतः ॥ ४३६॥

मंत्रिरितः कुमचिवैः शस्त्राभ्यामं चकार मः । पाठयम् चुरिकार्घातैः केाठृवीस्तनकेाठरं ।। ४३१ ।। गर्भिणीनां च जठरं गर्भान् द्रष्टुमपाठयत्। काठिन्यस्य परीज्ञार्यमङ्गं कर्मकृतामपि ॥ ४४०॥ प्रतियक्षयक्षाद्वाराखदा वधभवाद्विजाः । प्रत्यगृह्मन्नग्रकारांस्तस्माद्पि नृपाधमात् ॥ ४४५ ॥ क्रूरपापानुद्रपेण ज्ञयरोगेण पार्थिवः। . तेनानुवाध्यमाना*ऽभूद्पर्य*त्तव्य<mark>यातुरः ।। ४४</mark>२ ।। व्यथया तस्य तादृश्या प्रजा एव न केवलं। तुतुपुर्निज्ञशुद्धात्तमहिष्या 🕫 चतुर्दश ।। ४४३ ।। ग्रयातःपुरदासीभिर्यः कुतश्चिद्वपाव्हतः । चितिपालात् प्रजातो प्यमिति प्रख्यापितो मृषा ॥ ४४४ ॥ तं शिशुं शूरवर्माख्यं विनिवेश्य नृपासने । इस्ते निचिय्य सामलसचिवैकाङ्गतिल्लााां ।। ४४५ ।। कम्पनाधिपतेर्बद्धदेषः कमलवर्धनात्। विभ्यन् मडवराज्यस्थात् उामरोत्पारनज्ञमात् ॥ ४८६॥ ग्रासन्ननिर्यप्राप्तिः पितृहा पार्थिवाधमः । शुचा पञ्चद्शाब्द्स्य प्रजापुर्णयः नयं यया ।।४४०।।चतुर्भिः कुलकं॥ पितृघातिमुजो राजा जयस्वामिविरोचनं ।

ग्रापाडशुक्तसप्तम्यां शिशुईटुं विनिर्यया ॥ ४४६॥ नवा विरेते राजशीर्वालस्य पृषिवीपतेः। कृपाणवेणिललिता इत्रचामरकामिनी ॥ ४४१॥ भ्रत्रातरे जवायातैश्चारेरावेदितसुतः। सामत्तिर्नगरोपातं प्राप्तः कमलवर्धनः ॥ ४५०॥ एकाङ्गतिस्त्रमामलस्यालक्षार्कमादिभिः। नगरं प्रविशन् श्रालः समं सैन्यैरुरुध्यत ॥ ४५१ ॥ विरुद्ध अमरानीकान् युद्धा मार्गेषु निर्मतः। श्रात्ता श्र्यमा वैश्मिनामजयदिक्रमार्जितः ॥ ४५५ ॥ सक्समयवाराणां विद्राव्य तुर्गीर्मितैः। राजधानीमसंरुद्धः प्रविवेश ततः चाणात् ।। ४५३ ।। तं लब्धजयमाकार्ष्यं सैन्येस्त्यक्तं पलायितेः। एकाकिनं क्वाप्यनयज्जननी शिशुभूपतिं ॥ ४५४॥ प्राकुर्मभिमीहितो वा प्रेरितो वा कुमित्रिभिः। नाभूत् सिंकासनाद्रेषा मूष्टः कमलवर्द्धनः ॥ ४५५॥ तदानीं स्वगृहान् याता राज्यकामोऽन्यवासरे । संघरृयन् दिजान् सर्वानचूचुद्दनीतिवित् ॥ ४५६॥ प्राहं शक्तं च कुरुत दमापं कञ्चित् स्वदेशजं। मामेव कुर्युः सामर्थ्यादिति मूहः स चित्रयन् ॥ ४५०॥

रकाकिनीं रक्ः चीवां लब्धा दुर्लभयोपितं । म्रप्रीां जनुपभुत्यान्यदिने हत्यार्थयेत यः ।। ३५०।। विभूति रभसावातां यश्च सत्यज्य तत्वणं। नीत्या कामयते अन्येखुः शोच्यस्ताभ्यां परो अस्ति कः ॥४५१॥युग्मं॥ ग्रयोत्पलकुले हिन्ने स्यूलकम्वलवादिनः। ग्रशङ्गोन्निमा विद्राः समगंसत गोकुले ॥ ४६०॥ धूमनिर्देग्धकूचीना राज्ञस्तास्तां खिकीर्पता । राज्यव्यवस्थापन्यासस्तेषां चिरमवर्द्धतः ।। ४६१ ।। वैमत्येन मिथस्तेषां नान्यः का श्व्यभ्यषिच्यत । कूचीभाषणानिष्यूतैः स्वकूर्चष्ठीवनैः परं ।। १६६।। राज्याक्तीन्वेषिभिविप्रैः प्राप्तः स्वस्मृतिक्कृतये । ग्रवार्य तेष्टकाघातिर्मुग्धः कमलवर्धनः ॥ ४६३॥ पञ्चपाणि दिनान्येव यावत् तस्युर्दिज्ञातयः । काङ्लाकांस्यतालादिवास्यकोलाङ्लाकुलं ॥ ४६४॥ उत्पताकध्वजच्छत्रशोभियुग्यार्पितासनं । श्रशेषं पारिषयानां तावत् तत्रामिलदलं ॥ ४६५ ॥ युमं॥ स्वपत्नीं वन्धकीभूतामिवान्यवशवर्त्तिनीं। वीच्य राजिश्ययं शाचन्नासीत् कमलवर्धनः ॥ ४६६॥ पितृघातिवधूष्ठ्ञपुच्चराज्यार्थिनी ततः।

प्राक्तिणोद्रातपुरुपान् पार्श्व प्रायोपवेशिनां ॥ ४६०॥ पिशाचकपुरे ग्रामे वीरदेवाभिधस्य यः । कुट्म्विनः कामदेवनामा सूनुरज्ञायत ।। १६०।। म शिन्नितान्नरो लव्धा मेरुवर्धनमन्दिरे । वालाध्यापकतां स्नानशीलादिगुणभूषितः ॥ ४६१ ॥ क्रमाङज्ञाधिकार्यासीदय तस्यात्मजः शनैः। लेभे गन्नाधिकारिवं राज्ञः शङ्करवर्मणः ॥ ४००॥ यः प्रभाकरदेवो पि सुगन्धाङ्चकामुकः । लक्न्या सरस्वतीद्वेषाद्देशविष्नवतोऽषवः ॥४०१॥ विद्वान् यशस्करो नाम तत्युत्राज्त्यसद्वर्गतः। मख्या फलगुणकाख्येन समं देशान्तरं गतः ॥ ४०२ ॥ मुस्वप्रदर्शनैः पीठदेव्याशीर्भिश्च रूर्षुलः । तिसम् प्रसङ्गे सात्सारुः प्रत्यावृत्ता निज्ञां भुवं ।। ४०३ ।। पितृषातिवधू द्वतिर्यतिर्वीधियतुं दिजान्। मध्ये गृर्हीता वाग्मित्रात् प्रविवेश तद्तिकं ।। ४७४ ।। कुलकं॥ दृष्ट्रैव तं दैववशादैकमत्यस्पृशे दिजाः। ध्वनिं राजायमेवास्वित्युचकैरुद्चारयन् ॥ ४०५ ॥ श्रयाभ्यपिच्यत न्निप्रं विप्रेरेत्य यशस्करः। च्माधृतिः प्राठमामर्थः मानुमानिव तोयदैः ॥ ४०६॥

द्र्यं वेणुवनं प्रस्परमहासंघर्षज्ञनाग्निना तन्मूलोड्निरम्भसा चणधृतोद्रेकेण संपादिता। वात्यावेगविपारितं विरुपिनं प्राप्तं कुतश्चिदृठा द्वि नेतुमको महाद्रिक्करे धात्रा न किं सूत्रितं ।। ४००।। भृत्यप्रेरणया वंशं पार्यतः स्वं न चेद्देत् । तत्पन्नात्पाठनं कुर्यानचेत् कमलवर्धनः ।। ४०६।। ग्रनुचकुलजातस्य दरिद्रस्याटतः चिति । तचशस्करदेवस्य राज्यप्राप्तिः कयं भवेत् ॥ ४०१ ॥ पद्यां व्रजन् निरनुगा दृद्शे जनेन यस्तत्वर्णं निष्विललोकसमानकीर्तिः। साम्राज्यर्म्यममुमी चित्रमास्त नारीदुङ्गीरजस्तविकतो नरनाथमार्गः ॥ ४००॥ नृपतिवसतिं प्रत्यागच्छन् यशस्करभूपतिः पुरम्गदशामाशीर्मध्ये वचोऽपि विविद्यति । स्तिमितवलितापाङ्गं शुण्वन् निमीलद्हंकृतिः कृतपरिकरस्तज्ज्ञैर्ज ज्ञे प्रजापरिपालने ।। ४०१।। प्रतिमितर्विद्पिद्वासिशुभ्रातपत्र-प्रचयरज्ञतपात्रामूत्रितारात्रिकाश्रीः। श्रय मुखरितमाशीर्मङ्गलैरङ्गनानाम्

स्रवितक्रिणधामा राजधाम प्रयेदे ।। ४०३ ।। इति स्रीकाश्मीरिक मकामात्यचम्पकप्रभुसूनोः कङ्कणस्य कृती राजतरङ्गिण्यां पञ्चमस्तरङ्गः । राजानः स्रादितः ॥११ ००॥ 'स्रिधकायां समाशीता मासेषु च चतुर्ष्वगात् । कत्त्पपालाष्टकं रथ्याकृतस्त्रीसचिवा स्रिप ।



## ॥ ग्रथ पष्टस्तरङ्गः ॥

नेदं पर्णसमीरणाशनतपोमाहात्म्यमुच्चोरगी पर्ण्येतावत रव संप्रति कृती तन्मात्रवृत्ती वहिः। प्रेम्णैवार्डमिदं चराचरगुरोः प्रापेयमात्मस्तुर्तीरेवं । देववधृमुखाच्हृतिमुखाः शृष्वत्यपर्णा वतात् ।। १ ।। इच्ह्नलंघनीयवमय कच्यां विलंघयन् । प्रतीकारान् दिज्ञा हुरं वार्यतामिति साज्न्वशात् ॥ १॥ वेत्रिवित्रास्यमानांस्तु तान् कृताज्ञलिरत्रवीत् । राज्यप्रदाश्च पूज्याश्च यूपं नो दैवतैः समाः ॥३॥ राज्यदानाभिमानेन वर्तिष्यत मदोइताः। वत्कार्वकालाद्न्यत्र नागलव्यं मद्त्तिकं ॥४॥ तदाकार्षाखिलोलोकस्तमदृश्यममन्यत । व्यस्मरत् सङ्संवाससंभूतमपि लाघवं ॥५॥ विलीभूताः पूर्वराजव्यवस्या प्रतिभावलात् । उन्नीतवान् स सुकविः प्राकृविप्रक्रिया इव ॥ ६॥ ग्रचीराभूत् तथा भूमिर्यथा रात्री वणिक्पयाः । त्रतिष्ठन् विवृतदारा मार्गाञ्चाविधिताध्वगाः ॥ ७॥

प्रत्यवेद्यापरे तस्मित्रासीत् सर्वापकारिणां । कृष्यध्यच्चत्रमुत्सृद्यं कृत्यं नान्यवियोगिनां ॥ ६॥ ग्राम्याः कृषिपराधीना नापश्यन् राजमन्दिरं । °विद्राः स्वाधायसंसक्ता नाकुर्वन् शस्त्रधारणं ॥ १ ॥ न विप्रगुरवः साम गायत्रो मदिरां पपः। न तापसाः पुच्चदारपशुधान्यान्यकीकयन् ॥ १०॥ न मूर्वा गुरवा मतस्या पूपयागविधायिनः। चिक्रिरे स्वकृतिर्यन्यैस्तर्कागमपरीद्मणं ॥ ११॥ नार्ण्यत च गेक्तियो गुरुदीचीत्यदेवताः। कुर्वाणा भित्रशीलश्रीनिषेधं मूर्धधूननैः ॥ १२॥ कार्तालिका भिषक् सभ्या गुरुर्मस्त्री पुरोहितः। हुनः स्थेयो लेखको वा न तराभूदपिएउतः ॥ १३॥ प्रायोपवेशाधिकृतैर्वेधितेन महीमृता। प्रायोपविष्टा निकटं प्रापितः कश्चिद्व्रवीत् ॥ १४॥ ग्रहमाखाज्भवं पूर्वे वास्तव्याज्ञ महीपते । निष्किञ्चनवं शनकेरागच्छन्दैवयागतः ॥ १५॥ उत्तमर्णेः पीडितस्य प्रवृद्धर्णस्य तस्य मे । निश्चया अभृदुणं हिता परिभ्रातुं दिगत्तरे ॥ १६॥ ग्रय विक्रीय सर्वस्वमृणं शोधयता मया।

महाधनाय विणिते विक्रीतं निजमन्दिरं ॥ १०॥ भार्यामुद्दिश्य भर्तव्यामेकर्व तु वर्जितः। नापानकूपा विक्रीतान्मकृता वेश्मनस्ततः ॥ १६॥ निद्ये पुष्पताम्बूलीपणीखत्रातिशीतले । न्यस्यद्विमीलिकैर्दत्तात् सा जीवेद्वाठकादिति ॥ ११॥ ननादिगनरादुल्वा विंशत्या वत्सरेर्स्हं। लव्याल्यवित्तः मंत्राप्ता जन्मभूमिमिमा पुनः ॥ २०॥ ग्रन्विप्यता मया साध्वी स्ववधूर्द्दशे व्य सा । विवर्णा देहा जीवनी प्रेष्यावेनान्यवेश्मम् ॥ २१ ॥ किं इत्तर्जाविकापि वमीदृशीं वृत्तिमाथिता । मयेति सा सुद्वःखेन पृष्टा स्वोदन्तमत्रवीत् ॥ २२ ॥ सापानकूपं संप्राप्ता विषे याते दिगलारं । लगुँडैस्ताडियवाकुं विणिजा तेन वारिता ॥ ५३ ॥ तदन्या कास्ति मे वृत्तिरित्युक्ता विरराम सा। तदाकार्य निमग्ना श्रहमत्तरे शाककाषयाः ॥ ५४॥ कृतप्रायोपवेशो श्य स्थेयैस्तैस्तैः पदे पदे । प्रत्यर्थि ने। दत्तर्जयैः किमप्यस्मि प्राजितः ॥ २५॥ जउवादेशि न न्यायं न विक्रीता मया पुनः । सापानकूप इत्यस्मिन्नर्थे प्राणा इमे पणः ॥ २६॥

सारकं विषये चीणार्थी दारि शास्तुस्तव ध्रवं । वृतिनाद्स्ति चेद्गीतिर्वस्तु निर्णियता स्वयं ।। २०।। राजेति तेन विज्ञप्ता गचा धर्मासनं स्वयं। ंसंघठ्याखिलान् स्थेयानासीत् तत्वं विचार्यन् ॥ २०॥ स्थेयास्तमुचुर्वङुशा विचार्यायं पराजितः। शाबादगणयन् न्यायं दण्डोा त्निखितद्वपकः ॥ २१॥ मापानकूपमिहतं विक्रीतंगृङ्मित्यय। राजा विक्रयपत्रस्यान् स्वयं वर्णानवाचयत् ॥ ३०॥ ततो अधिगतमित्येव सभ्येषु निगद्तस्विप । म्रत्रात्मा जगादेव नृपतेर्घि ना जयं ॥ ३१॥ मुक्र्तमिव संचित्य राजान्याभिरभूचिरं । कथाभिर्तिचित्राभिर्मीक्यन् सभ्यमएउलं ॥ ३२॥ कथालराले सर्वेभ्या गृह्णन् रत्नानि वीचित् । क्सन् प्रत्यर्थिना क्स्ताडपादत्ताङ्कलीयकं ।। ३३।। चणादिवाखिलैः स्थेयमित्यमेवेति सस्मितं । वचा ब्रुवाणः प्रयया पाद्चालनकैतवात् ।। ३४।। **ग्रभिज्ञानाय तत्रस्यः स वितीर्याङ्गलीयकं ।** भृत्यमेकं विणिग्वेशम प्राक्तिणादत्तवाचिकं ॥ ३५॥ स विणिग्गणनाध्यत्नं ययाचे साङ्गलीयकः।

यत्राव्हे पत्रमृत्यत्रं गणनापत्रिका ततः ॥ ३६॥ निर्णिचे प्य तया कृत्यमस्ति भाण्डपतिरिति । युवाहाइणनाध्यचस्तां गृक्षीताङ्कुलीयकः ।।३०।। दीनाराणां दशशती तस्यां भूभद्वाचयत् । व्ययमध्ये अधिकरणालेखकाय समर्पिता ।। ३०।। तस्मै मित्रधनार्हाय वङ्गमूल्यार्पणात्रृषः। रेफे सकारं विणिबा कारितं निश्चिकाय सः ॥ ३१ ॥ मभावां तत्प्रदर्श्वाय पृष्ट्वा द्वाभवं च तं। ग्रानीय लेखकं सभ्यान् मंज्ञातप्रत्ययान् व्यधात् ॥ ४०॥ मन्यैरम्यर्च्यमानेन राज्ञा सार्वे विषारगृद्धं। विनीर्णमर्थिना देशान् प्रत्यर्थी च प्रवासितः ॥ ४१ ॥ कृताक्निकं भाक्तुकामं तं दिनाती च भूपति । श्रकालावेदनादिभ्यत् चत्ता जातु व्यजिज्ञपत् ॥ ४२॥ देवः समाप्तकृत्या 🕫 विज्ञती 🛮 शस्तव चणः । इत्युक्ता दर्शने प्राणत्यागी विप्रो विहःस्थितः ।। ४३।। दत्तप्रवेशादेशाज्य रुडसूदेन भूभुजा। दिजः प्रविष्टः पृष्टोण्य तीत्रार्तिरिद्मत्रवीत् ॥ ३३ ॥ मुवर्णाद्रपकशतं भ्रान्वा देशानारे ऽर्जितं । गृक्षीवा श्रुतसारास्यः स्वदेशमक्ष्मागतः ॥ ४५॥

विष राजनि निश्चीरैरध्वभिर्विशतः सुखं। क्याज्भवलवणात्मे मे दिनाने श्राम्यतः स्यितिः ॥ ४३ ॥ दीर्घीध्वलंघनत्नात्तस्तत्राह्मकृतोभयः। मांगीरामतरोर्मृ ले त्रियामामत्यवाद्वयं ॥ ३०॥ वेतानं ग्रन्थिवदं तद्वत्थास्त्रीरूपतन्मम । ग्ररघट्टे ममीपस्थे कन्नयागादलन्तिते ॥ ३०॥ तिसम् दुरवरोहे शतिनिर्वसुवाज्जहृद्यपुः । मा १ हं हारितसर्वस्वः शोचन् रुद्धिरं जनैः ॥ ४१ ॥ रका श्यवसितः को श्वि साहसी पुरुषो श्ववीत् । मक्यं दापितवित्ताय किं ददासीति मां ततः ॥ ५०॥ तमस्यवोचं विवशस्तस्यार्थस्यास्मि कः प्रभुः । तुभ्यं यद्रोचते मन्धं तत् ततो दीयतां वया ॥ ५१ ॥ **ग्रवह्याधित्र**होऽय त्रपकेभ्या द्वयं मम । म प्रादात् स्पष्टमेवाष्टानवतिं स्वीचकार् तु ॥ ५२॥ व्यवकारा वृचोनिष्ठा एका राज्ञि यशस्करे । निन्दन् व्यवस्यां तां लोकैर्न्यक्कृतो रस्मीति वादिभिः ॥ ५३॥ उपचारोक्तिसार्ल्यच्ह्लकारितवेतनः। मा ५ इं जरु।स्यमून् दारे दुर्व्यवस्थापकस्य ते ॥ ५८ ॥ पुंसस्तस्य स राज्ञाय पृष्टः प्रकृतिनामनी ।

वद्नप्रत्यभिज्ञैव ममास्तीत्यभ्यभाषत ॥ ५५ ॥ प्रातस्तवेप्सितावाप्तिं करिष्यामीति भूभुजा। प्रतिज्ञाय कथित् स स्वपार्धे कारिता श्रानं ॥ ५६॥ लवणात्माकसां ह्लाङ्कतानां स विशां ततः। स्थितमलि जो उन्येयुस्तं राज्ञे उदर्शयत्ररं ॥ ५०॥ पृष्टः स राज्ञा विष्रेण यथैवाक्तं तथैव तत् । मर्वमूचे वाक्ष्रतिष्ठं व्यवकारमुदीर्यन् ॥ ५६॥ मत्यवाक्पारतत्व्यस्य वस्तुवृत्तस्य चात्तरं । ग्रलचयतः प्रैचत दोलाकुलियया धरां ॥ ५१ ॥ धर्मासनस्था राजाय द्रपकाणामभाषत । तमष्टानवतेः पात्रं विप्रमन्यं द्वयस्य तु ॥ ६०॥ त्रनुयोक्तुं जगादापि दुःसंचित्या महात्मनः। धर्मस्याधर्ममुद्धृत्तं निकृतुं धावता गतिः ॥ ६१॥ सायं इताशं प्रविशनम्मयं चेन्द्रमाउलं । स्वतेत्रसा संविभजन् प्रदी पैर्ज्योत्स्वयाप्यसा ।। ६२।। तद्रत्याय यथा भानुर्निक्ति ध्वात्तमुद्भृतं । म्रनन्यकर्मा धर्मी ऽयं तथाधर्म व्यपोक्ति ।। ६३ ।। युग्मं॥ इःसंलद्यस्तु धर्मीऽसावधर्मं बाधतेऽज्ञसा । तिष्ठत्रित्यमधिष्ठाय दान्ह्यं काष्ठमिवानलः ॥ ६४॥

द्राति यद्भवान् दत्तां तदित्यायुक्तमुज्जतः। तुभ्यं रोचत इत्यादि वचा अस्य निः सृतं तदा ॥ ६५ ॥ रुचितास्य वभूवाष्टानवतिलीभिना अस्य तां । नौदादस्मायरुचितं द्रपकाणां ढ्यं द्दत् ॥ ६६॥ इत्यादिमुक्नेज्ञिकया धर्मीधर्मीलरं विदन्। प्रत्यवेत्तापरः स्माभृद्यधान् कृतयुगोद्यं ॥ ६०॥ इत्यं चनं स विनयन् कास्या अभूतित दुर्नियः। परस्या पदिशन् पष्यमपष्याशीव रोगक्त् ॥ ६०॥ श्रात्रियणेव तेनापि मृदम्भः शाचशालिना । डोम्बोच्हिष्टभुतो भृत्याः पार्श्वात्र परितिहिरे ॥ ६१॥ यंथात्तरं संश्रितार्थैरन्योन्यं पृष्ठपातिभिः। नगराधिकृतिश्रक्रे चतुर्भिः सार्ग्यसंग्रहं ।। ७० ।। लेभिरे निधनं तस्मात् सत्यङ्गारात् पदातयः। श्रीरणेश्वरपीठायन्यस्तावङ्गाद्पि प्रभाः ॥ ७१ ॥ स स्येष्ठे आतरि मृते तथाभूझदितश्चिरं । तद्वपन्निर्यया प्राज्ञिस्तत्रेतात्त्रेत्तिरसार्पणं ॥ ७२ । नीतस्य मण्डलेशवं वेलावित्तस्य भूभुजा । देवीः कामयमानस्य चक्रे गजनिमीलिका ॥ ७३॥ रागाच्छुद्वात्तकात्तनां मूर्द्वानमधिरोपिता ।

ल्लानामाभवदेश्या तस्य वैवश्यकारिणी ।। ७४।। ग्रवकाशः मुवृत्तानां **ॡ**द्यालर्न यापितां । र्नीव विक्ति। धात्रा सुवृत्ती तद्वक्तिः कुची ॥ ७५॥ उत्तमाधमसंसक्ती जानन् सदशवृत्तिताम् । नारीणां शुचिवास्त्रानामङ्गनावं व्यधादिधिः ॥ ७६॥ मा लालितापि राज्ञा यद्यक्या ललितलोचना । चएडालवानिकेनागावामिनीषु समागमं ॥ ७७ ॥ युग्मं॥ मुभगंकरणं किंचिचण्डालतरुणे अवत्। तं वत्त्रभावविवशा भेजे राजवधूरपि ॥ ७६॥ सा वा चएडालकुलजा स वा कार्मणकर्मवित् । ग्रन्यया संगमः किं स्यादसंभाव्यस्तयाविधः ॥ ७१ ॥ मो अभूत् केन प्रकारेण तथा सक् समागतः। इत्येप लेभे वृत्तातः प्रतिभेदं न कुत्रचित् ॥ ६०॥ केवलं प्रत्यभात् तादृक् पापिनाः प्रेम तत् तयाः। दुग्व्यापारे चणात् चिप्रं काउिनाम्ना अधिकारिणः ।। ६१ ।। तमर्थमय तथ्येन वीच्य प्रणिधिभिर्नृपः। प्रायश्चित्तानुचर्णाचामः कृष्णाजिनं द्धी ।। ८५।। क्पिता पि स यनिनां न्यवधीद्रागमाहितः। तेनैवागात् पुरोभागिवितकीतङ्कपात्रता ।। ६३।।

**डाम्बोच्छिष्टानुगासङ्गादशुचिवं पशस्करे** । संक्रात्तं कुष्ठिसंस्पर्शात् कुष्ठं दुःखिनवाभवत् ॥ ८८॥ सामान्येन सता कैश्चित् सदशैः शुभकर्मभिः। जन्मालर्गिः साम्राज्यं मया प्रापीति चिलयन् ।। ८५।। साम्राज्यकामो अपि नृपा भाविष्वपि स जन्मस् । युक्त्या प्रादानिरातङ्का राजलच्मीं दिजन्मने ॥ ६६॥ भूभुता दानशीएडेन पैतृके स्विएडले कृतः। हात्राणामार्यदेश्यानां तेन विखार्थिनां महः ॥ ६०॥ मटाधिपतये तत्र इत्रचामरकासिनीं। स नरेन्द्राश्रियं प्राह्मत् स्वकातः पुरवर्जिता ॥ ६६॥ वितस्तापुलिने राज्ञा नानोपकर्णान्वितान्। ब्राक्सणेभ्यः साज्यकारान् पञ्चपञ्चाशतं द्दी ॥ ६१॥ श्रय जातोद्र्वाधिर्मज्जता नायमित्यती। ज्ञानन् संग्रामदेवाख्यं परिवर्ज्य निज्ञात्मजं ॥ १०॥ समर्प्य सचिवैकाङ्गसामलानभ्यषेचयत्। रामदेवात्मजं राज्ये वर्णाटं प्रियतृव्यजं ।। ११ ।। शक्ये राज्याद्याकर्तुं शिशावनभिषेचिते । निराशः समयखन तदा राज्यजिकीर्पवः ॥ १२॥ स पर्वगुप्तकौठिल्यप्रयुक्तेरुद्यान्मुखः।

विपाककालस्तत्राङ्गि भङ्गान्मुख र्वाभवत् ॥ १३॥ राजधानीस्थितस्यापि वर्णिंदा राज्यदायिनः । ग्रारोग्यवार्त्तयाप्यासीन्सुमूर्वीर्निरीत्तकः ॥ १४॥ ततः सानुशयो राजा ताम्यन् प्रैर्यत मिल्लिभिः । राज्यं संग्रामद्वाय दातुमाश्चासकारिभिः ॥ १५॥ राजाज्ञया निशामेकां बद्धा ४ हस्तम्भमण्डपात् । विहर्दत्तार्गलान् प्रातवीर्षाठो निरवर्त्स्यत ॥ १६॥ भयात् प्रज्ञागराद्वापि तङ्कृत्यानां विवेकिनां । ग्रास्थानमण्डपं प्राप पायुत्तालनभूमिता ।। १०।। रकारुं राजपुरुपम्तदासिं विजयेश्वरे । त्रीडादेवप्रसादाच्या राजवीजी समर्पयन् ॥ १०॥ ग्रवाभिषिच्य संग्रामदेवं तीव्रीभवद्यवः । म राजधान्या निर्गत्य मर्तु निजमठं यया ।। ११।। धीः केशश्मश्रुवयने शिरःशाटकर्वजनं । कापायग्रक्णोदेगः शस्त्रत्यागग्रक्श यः ॥ १००॥ राजभृत्यैः प्रतिज्ञातः स तस्मिन् निश्चितच्चये । जीवत्येव कृतज्ञवव्यज्ञकैः परिवर्जितः ॥ १०१ ॥ युमं॥ दे सक्स्रे सुवर्णस्य सार्दे वद्वा पटाञ्चले । यो निर्जगाम राजासी मुमूर्युनिजमन्दिरात् ॥ १०५॥

पञ्चभिः पर्वगृप्तार्रीयीतकं तस्य मल्लिभिः। कृतं सर्जावितस्यैव विभज्यान्यान्यमग्रतः ॥ १०३॥ युग्नं॥ विचेष्टमानः शव्यायां व्याधिद्ग्धासरो नृपः । बि**ष्टन् मठाङ्गनकुटीगर्भे ध्वालान्धकारिते** ।। १०**४** ।। त्रज्ञातसम्बिद्दंशो*ण्ये पश्यन् द्रोक्परान् नि*जान् । प्राणिरकानि दित्राणि न यदा निरमुच्यत ॥ १०५॥ तदा सुक्द्वन्धुभृत्यवेलावित्तैः कृतवरिः । जिर्हार्पुभिश्च साम्राज्यं विपं दवा विपादितः ।। १०६ ।। तिलकां ॥ ग्रवरोधवधूमध्यात् सती तं पतिमन्वगात् । एका त्रैलोकादेव्येव स्वप्रभेव विरोचनं ॥ १००॥ वर्णाश्रमप्रत्यवेत्ता वदकत्यः त्तितीश्वरः। चक्रभान्वभिधं चक्रमेलके दिजनापसं ॥ १०६॥ कृतात्याचार्मालोका राजा धर्मवशम्बदः। निजयाक् श्रपादेन ललाउत्तरमङ्गयन् ॥ १०१॥ तन्मातुलेन तद्रीपादीर्नायेन योगिना। मान्धिविग्रहिकेणाथ म स्वेनैव न्यगृह्यत ॥ ११०॥ पूर्वीचार्यप्रभावेण स्वमाङ्गत्स्याधिरोपणां। प्रख्यापयदिग्रिमेः श्रद्धयेति यदुच्यते ॥ १११॥ तत् खापितेव सप्ताकृत् स विपन्न इति श्रुतिः।

दीर्घव्याधिकृते तस्मिन्नुपपत्तिः कयं भवेत् ।। १११।। ग्रयामयात्तरे वाभून् सा वार्तित्युच्येत यदि । वर्णठाव्यभिशाषो अपि तद्यावत्र हेतुता ॥ ११३॥ भुक्तैययो नवसमायनुर्विशे स कायने। मासि भाद्रपदे कृष्णानृतीयस्यां व्यपग्रत ॥ ११४॥ षितामहीं शिशोगीष्ठीं विनिवेश्य नृपासने । भूभटाचीः समं प्राभृत् पर्वगुप्ता ग्य पञ्चभिः ।। ११५ ।। क्रमान् ममं पितामस्या तान् व्यापाचेतरान् वली । रकः स रवमाक्रातः प्रवभूव नृपास्पदे ॥ ११६॥ म पार्थिववमित्रविमयया चेष्टवा स्फुठं। राजा राजानकञ्चेति मिश्रामेत्रं धियं व्यधात् ।। १९७।। सेवमानः स्वयं वालभूयं भाज्यार्पणादिभिः । ऋतूनां प्रत्यभात् पर्वगुता द्रोक्विक्कृतः ॥ ११०॥ यान् द्रोक्भीद्रन् मंभाव्य संविभेने यशस्करः। तस्य तत् तनयोच्हेरे त र्वासन् प्रयोजकाः ।। २११।। करभाङ्गरुक्तापिङ्गे श्मश्रुणि चितिपालवत् । स द्दी कुङ्कमालेपं वर्चः शादलविस्तृते ॥ १२०॥ विभ्यदेकाङ्गसंघातात् प्रकटोत्पाटनाच्नमः । प्रमापणाय प्रायुंक्त शिशोः कर्माभिचारिकं ।। १२१ ।।

न्यायं ते सान्वयस्यास्ति राज्यं चैत्रादिवासरे । म्रन्यथा चरता नाशः चित्रं वंशायुषोर्भवेत् ॥ १२५॥ इतीमामपि वामिन्यां श्रुतवान् भूतभारतीं। श्रिभिचारस्य बन्ध्यवं निर्ध्वायाधिकशङ्कितः ॥ १२३॥ एकाङ्गेभ्या विभिन्नेभ्या विभ्यडुद्भिन्नसंभ्रमः। उद्ताम्यत् तथा चिनालुप्तसंविद्विानिशं ॥ १२४॥ यया महाहिमापातिनः संचारजने दिने। ग्रकस्मात् संभृतवलो राजधानीं निरुद्धवान् ॥ १२५॥ विरोधकारिणं बुद्धाभिधेन सक् मूनुना। निर्द्रीसमास्वे स्वा मिल्लाएं रामवर्धनं ॥ १२६॥ पित्रोण बेलावित्तेन प्राभृतार्थमुपाक्तां। गले पुष्पस्नतं बद्धा पातितः पार्थिवासनात् ।। १२०।। स तं वक्रांगसंग्रामं क्तमन्यत्र मन्दिरे । पातियवा वितस्तातः कारुवद्दशिलं निशि ॥ १२६॥ चतुर्विशस्य वर्षस्य दशम्यां कृस्णफाल्गुणे। पापः सखद्गकवचा न्यविचत नृपासने ॥१२१॥ चतुर्मःकुलकं॥ परिविशोके दिविराज्जातस्याभिनवाभिधात्। मृतुः संग्रामगुप्तस्य स तथा पार्थि वाज्भवत् ॥ १३०॥ केचित् तं प्रत्यवस्थानं ये पुरा प्रतिज्ञज्ञिरे ।

ने र्मव एव तद्गीताः प्रातरेव प्रणेमिरे ॥ १३१ ॥ पार्थि वैकाङ्गसामत्तमित्रकायस्थतित्रणां। तद्वीत्या द्राक्वृत्तीनां द्रोक्दितमदृश्यत ॥ १३२॥ रकाङ्गस्य तदा स्थाने सुष्याभिजनजन्मनः। प्रमादान्मद्नादिन्यनाम्ना ठकुा व्यदीर्यत ॥ १३३॥ कृतांशुकेन भूभत्री कृषितेन खलीकृतः। स निकृत्तकचश्मश्रुस्तपस्वी समप्रयत ॥ १३४॥ तादशस्य पुनस्तस्य सस्त्रीपुत्रवमीयुषः । ग्रवाप्यभिजने जाता वसलि त्रिपुरेश्वरे ॥ १३५॥ कुर्वता पर्वगुप्तेन भूभृता द्रविणार्जनं । व्रापिताः पुनरुत्सारुं व्रजा रोगानियोगिनः ॥ १३६॥ व्यथत्त स्कन्द्भवनविद्यार्वसुधातिके । पर्वगृप्तैश्वरं साजपि वृजिनार्जितया श्रिया ॥ १३०॥ श्रीयशस्करभूभर्तृशुद्धान्तस्य विशुद्धधीः। कै।लीनमलुनादेका गौरीव नृषसुन्दरी ॥ १३०॥ मुचिराङ्गरितप्रीतेः पर्वगुप्तस्य याकरोत् । ममागमार्थिनो युक्त्या वज्जनामुचितां सती ।। १३१।। र्दं यशस्करस्वामिसुर्वेश्माईनिर्मितं । त्यक्का पत्युर्विपन्नस्य कृता निर्वाणपूर्णं ॥ १४०॥

ग्रमाघमस्मि नियमाहिधाम्यामि वदीक्सितं। सक्षुपङ्न्द्यन्नेवं मुभ्रुवाभिक्तिस्त्या ॥ १८१ ॥ **ग्रय प्रवृद्धगर्वेण तत्स्वर्त्यरेव वासरैः**। संपूर्णता मुरग्हं गमिनं तेन भूभुजा ॥ १८८॥ सा यागज्ञलने राजललना पीतसर्पिपि । पूर्णाङ्गत्या समं साध्वी बुकाव सक्सा तनुं ॥ १८३ ॥ उपर्यस्या निरस्तामाः प्रष्टाः कुमुमबृष्टयः । तत्कं। जिणस्त् न्यपतद्मवर्णमुखरागिरः ॥ १८८॥ मुदीर्घमाङ्मारम्भचित्रासंरम्भशोषितः। पर्वगुता वभूवाय तृष्णामयपयातियः ॥ १८५ ॥ व्याध्याधिप्रशमायांमैर्जावाप्यस्थायिनों स्थितिं। मूडाः प्रदृष्टिं नाजानि द्रोहे श्रीलाभमाहिताः ॥ १४६॥ ग्रशंका तादङ्गिहो रपि सो रकुर्एंटेः प्राक्तनैः शुभैः । कैश्चित् मुरेश्चरीचेत्रे परासुः समययत ॥ १४०॥ पड्डिंशवत्मरापाठवङ्गले ४क्नि त्रयादशे । द्रोहार्जितेन नृपतिः स राज्येन व्ययुज्यत ॥ १४०॥ श्रतीन्द्रियायां परलोकवृत्ताविकैव तीत्राश्भपाकशंसी। दृश्येत नाशो यदि नाम नाशु न कः कुकृत्येन यतेत भीत्यैः ॥ १४१ ॥

ज्ञेमगुप्ताभिधाना अभूद्य राजा तदात्मजः। ग्रामवासेवनात्सिक्तवित्ततारूण्यसंद्वरः ॥ १५०॥ माञ्भूत् स्वभावदुर्वृत्ता नितरं दुर्जनाश्रयात्। कृष्णाचपाचणो घारमेघान्ध र्व भीतिकृत् ॥ १५१ ॥ - 🕐 स्वतुल्यवेशालंकाराः शतं लालितका नृषं । तं फल्गुणप्रभृतयो द्वराचाराः सिपेविरे ॥ १५५॥ जूनामवाङ्गनामेवाव्यमनेऽपि स पार्थिवः। विटनिर्लुण्यमाना प्रेप नाभूहास्मीविक्ष्कृतः ॥ १५३ ॥ रागी मध्यणयवान् विहितान्नसित्तरीः मख्यमेति म्युयैर्व्हतकोशसारैः। पद्मे प्रयानि दिनमात्रमपि प्रसित्तं श्रीम्तत्र चेत् किमिव तन्न कुतूक्ताय ।। २५४।। विठाः प्रविष्टा ऋद्यं जिप्णुजा वामनाद्यः । पिशाचस्येव रुचितामशुचिं तस्य चक्रिरे ॥ १५५ ॥ परोपक्तामकुशलः परनारीरतिप्रियः। परायत्ताशयस्तस्या पार्विवो अनर्वतत्परः ॥ १५६॥ ष्टीवनं श्मश्रुमालासु गालयः श्रात्रपालिष् । तेन चिप्ताः प्रतीच्याणां करोटीषु च टकूराः ॥ १५७॥ किंदिसंघठनात्रार्थे। मृगव्यज्ञा वनाठनैः।

विराश्चाञ्चीलगरनैर्वालभ्यं तस्य लेभिरे ॥ १५६॥ पुंचलीजाल्मवैधेयवालकद्रोग्धृनिर्मरा। समभूदप्रवेशाई। राजपर्यन्मनस्विनां ॥ १५६॥ जिष्णुपुत्तैः **जेमगुप्तज्ञमाभृ**खत्नपुत्तकः । चारणवर्गणाकृष्टः किं न धूर्तिरनर्त्यत ॥ १६०॥ तस्य कङ्गणवर्षीऽसीत्यभिधानं विधाय ते । तोषिताश्चासकृचकुर्दीष्णाः कङ्कणवर्षितां ॥ १६१ ॥ निर्दीपदीपाविष्कारे नववस्तुप्रदर्शने । ग्रयुष्यरकुराधाने प्रसादः प्रापि तैर्नृपात् ॥ १६२॥ संलद्य कुचकद्याताः कृता निजवधः पुरः। रागी राजा गृहात्रीता खूते तैर्निर्धनः कृतः ॥ १६३॥ संभोगाभग्रेताभाग्यकृतस्पर्धेः परस्परं । संभुद्यैता भवान् वक्तविंशेषंमिति चादितः ॥ १६४॥ उपभागं स्वभायीणां निर्लज्जिस्तैः स कारितः। का क्योति च रत्यते पृष्टो ४भीष्टधनप्रदः ॥ १६५ ॥ युग्नं॥ तस्य लालितकेष्वास्तां मूढी संभागढीकने । मात्राचारित्ररिचावाद्विचाका क्रिधूर्वटी ॥ १६६॥ नीवा नर्मकथां गतां निजवपुर्मुचिति मानाव्रतिं सन्द्र्य स्वयमङ्गनाः शुचितया त्यक्तं कुलं कुर्वते ।

माख्यं ब्रलि मुदीर्घमेव न समासत्त्वा यदर्घं श्रमः प्रत्याख्याय तदेव वेद्रि न विटैः किं प्रार्खित सेवया ।। १६७।। यगस्कास्य भूवापि सचिवो भर्फल्गुणः। तस्याभृदनुतीव्यं ते धिम्भागाभ्यासवासना ॥ १६०॥ फल्गुणस्वामिमुख्यानां प्रतिष्ठानां विधायिनः। तस्यापदेशा भूभत्री पर्यकास्यसकृद्रकः ॥ १६१॥ गृह्मन् विदेषितां रुलुं रकुरादिवलान् ततः। बृद्धा रकः कम्पनेशा इगीष्ठीमध्यगोऽभवत् ॥ १७०॥ नीच्णाचेपे संप्रविष्टं रुतुं संग्रामडामरं। श्रीजयेन्द्रविकारं स निर्घृणो निरदाक्यत् ॥ १७१ ॥ मुगतप्रतिमारीतिं क्वा दग्ध्वा ततो शिवलात्। तर्देवगृक्भ्यश्च संग्राक्य ग्रावसंचयं ॥ १७२॥ सुरप्रतिष्ठया दार्ची मूहः स्वयशसे। विदन् । नगरापणवीव्यतः चेमगौरीश्वरं व्यधात् ॥ १७३॥ रकः प्रयात्युपरमं द्रविणं तदीयं कृता परः प्रसभमुद्धकृति प्रमोदं । नो वेत्ति तत्स्वनिधने परकोषगामि धिग्वासनामसममोक्कृतान्धकारां ॥ १७४॥ त्यागिना जेमगुप्तेन भुक्तार्थं खशभूभुजे।

क्वा विकारान् निर्देग्धान् ग्रामाः पर्वित्रंशदर्पिताः ॥ १७५ ॥ इगीणां लोक्सदीनां शास्ता शतमखोपमः। नुपतिः सिंह्राजाष्यस्तस्मै स्वां तनयां द्दी ॥ १०६॥ भ तस्यां शाहिदीहिज्ञां दिद्यां सक्तमानसः। दिहाजेम इति व्याति येया लज्जावका नृपः ॥ १००॥ मातामकेन भूभर्तवध्वास्तस्या व्यधीयत । श्रीभृमिस्वामिनो इत्तप्रसाहे भीमकेशवः ॥ १०६॥ चन्द्रलेखाभिधां कन्यां राज्ञे इत्तवताभवत् । फल्ग्णदारपतिना समं दिहा समत्सरा ॥ १०१ ॥ गुद्रपदेशः सुमहान् कृत्तविखाश्रमस्तथा । तस्यनिर्वरुणाद्यस्यीद्भृतेता सास्यता येया ॥ १००॥ श्रमाधपतनान् प्रासान् योग्यान् संग्रामकर्मस् । शृगालमृगयासत्त्र्या स हि श्लाघ्यानमन्यत ॥ १८१॥ तं वृतं वागुरावाहिडोम्वाटविकपेटकैः। पर्यठलं श्रभिः सार्द्धमपश्यन् सततं जनाः ॥ १०२॥ तस्य दामादरारण्यलल्यानशिमिकादिव । स्थानेषु क्रोष्ट्रमृगयारसिकस्य वयो रगमत् ॥ १८३ ॥ त्रय कृष्णाचतुर्दश्यां स कुर्वन् मृगयां नृपः। ज्वालामपश्यत् क्रोशस्याः शृगाल्या निर्गतां मुखात् ॥ १८४॥ तदालोकनसंज्ञातसस्त्रासाकस्पितस्ततः । लूनामवन्त्ररेणाभून् परीतो मृत्युक्तुना ॥ १६५॥ मत् वैयो च वारारुनेत्रं यत्र विधायकः। श्रीकणठचेनमठयोरासीबुष्कपुरात्तिके ॥ १०६॥ ममूरविद्लाकार्लूताह्निन्नकलेवर्ः। पैपि चार्चे चतुस्त्रिंशे नवमे ब्व्हे सिते मृतः ॥ १००॥ न्नेमगुप्तात्मजः च्माभृद्भिमन्युरभूत् ततः। शिश्निस्त्रिंशधर्मिण्या दिहादेव्यानुपालितः ॥ १००॥ मन्यिविग्रक्शुद्धात्तमुख्यकर्माधिकारिणः। निःसाध्वसं राजवधूमबन्ध्यशयनां व्यधुः ॥ १०१ ॥ ग्रभिमन्या चिति रंचत्यकस्मादेव दारुणः। तुङ्गेश्वरापणापातारुज्जगाम इताशनः ॥ ११०॥ वर्धनस्वामिपार्श्वस्यभिज्ञुकीपार्कावधिः। वेतालसूत्रपातस्यान् स द्दाक् मकागृहान् ॥ १११ ॥ डोम्बचगडालसंस्पृष्टभूपसंपर्कद्वितान् । द्ग्ध्वा महागृहान् वङ्गिर्भुवः शुद्धिमवाकरोत् ॥ ११२॥ रितित्री दमापतेमीता स्वीस्वभावादिमूहधीः। मारामार्विचारेण लोलकर्णी न पस्पृशे ।। ११३।। राज्ञः सुतार्पणाढङ्वैरा तस्था पुरा यतः ।

पतिवनीव सा सार्ड फल्गुणेनाय्यमिलणा ॥ ५१४॥ यत्यौ मृते मपन्नीनां दृङ्गन्मरणं ततः। दस्मेनानुमुर्यकीमनुमेने स तां हुतं ॥ ११५॥ निम्प्रियेधानुबन्धान् तु सानुतायां चितात्तिके । क्याल्मीरणादेताममात्या नर्वाङ्नः ॥ ११६॥ ग्रेता निमर्गपिश्नो रक्तस्ता मन्युद्धपितां। फल्ग्णाद्राज्यहरणाशङ्कां राज्ञीमतिग्रहत् ॥ ११०॥ विरागशंसिभिर्लिङ्गिस्तां बावा विपमाशयां । ममन्युं माखिलामात्यां फल्गुणो श्यास्त शङ्कितः ॥ ११६॥ म हि मर्वाधिकारस्यः सर्वस्याचिगता अवत् । दोष्यमानो अधिकं मल्लशीयीत्साहादिभिर्ग् शैः ॥ १११ ॥ ग्रस्थीनि चेमगुप्तस्य गृङ्गीवा बाङ्मवीं गते । पुत्रे कर्दमराज्ञाच्ये प्रवलैरन्विता बलैः ॥ २००॥ तत्प्रत्यागमपर्यन्तं पर्णीत्से स्थातुम्यतः। **श्रविश्व**सन् नृपगृहे फल्गुणा वैरिशङ्कितः ॥ २०५॥ निर्गत्य नगरायावत् सभाएडागारिसैनिकः । काष्ठवाटानिकं प्राप्य तावद्रकादिचादितः ॥ २०२॥ श्राकलय्य दुतं दिदा मन्यज्य प्रार्थनादिकं। पृष्टे प्रत्युत याष्टीकांस्तस्य रुत्तुं व्यमर्जयत् ॥ २०३॥

नवावमानखिवः स मिलितानस्तीनिकः। प्रत्यावृत्त्य नता मानी वाराहं ज्ञेत्रमायया ॥ २०४॥ श्रवा समेतसैन्यं तं प्रत्यायातं प्रतायिनं । ग्रास्कन्दशङ्किनी दिद्दा सामात्या समकम्पत ॥ ५०५ ॥ निस्मन् नेत्रे गतं शालं विलय स्वामिनं चिरं । वराक्यादमविधे तेन शस्त्रं समर्पितं ॥ २०६॥ द्रोइमंभावनापापं शस्त्रत्यागेन मिल्लणा । स्वस्य संमार्जितं तेन राजमातुश्च साध्वसं ॥ २०७ त युकायुक्तविचारवास्त्रमनसः सेवा मस्दैशसं क्रदेशस्मन् प्रतिकारकर्म गङ्नद्रोहापवादावहं। येन न्यूनगुणेदृशेऽपकरणीभावोऽपि तस्मै परं कोपः को र्या विवेकिनः समुचितः शास्त्राय शस्त्राय वा ।। २०६॥ पर्णीत्समेव शनकैः ससैन्ये फल्गुणे गते । विगनाध्यापका वाला इवामोदल मिल्लणः ।। ५०१ ।। यागन्नेमा चित्रवत्ती न्नेमगुप्तवधूर्पि । ग्रनिशं प्रज्ञागार स्वयं कारकपारने ।। २१०।। गज्यप्रार्थी पर्वगुप्तो मिल्लिणा कोशपीथिना । ग्रजियकृत् करी पूर्व पुत्र्योपी होजभूभटी ।। २११।। नयोः प्रज्ञाता तनया खाती मिहनपारली ।

ग्रवर्डिपानां या राजमन्दिरे राजपुच्चवत् ॥ १११॥ ता तत्रावस्थितावेव तत्कालं राज्यलालंसा । संमल्य समगंसातामुद्दामिर्हिमकादिभिः॥ २१३॥ विलिना ताववलया राज्यापास्ता नृपास्पदात् । समन्यू स्वगृहादास्तां यावत् कृतगतागता ॥ २१४॥ रकतः पृष्ठतः प्रादान् महिन्ना निर्गतस्य सा । निर्वासनाय याष्टीकास्तावत् प्रकठवैकृता ।। ५१५ ।। युग्मं॥ शक्तिसेनाभिधानस्य श्रशुरस्य निवेशनं । प्रविवेश स तजावा तं ते तत्रापि दुद्रवः ॥ ११६॥ शक्तिसेनेन याष्टीकाः सास्विता नाचलन् यदा । तदा भीतस्य जामातुर्ज्यक्तं प्रादात् स संश्रयं ॥ २१७॥ तं लब्धमंत्रयं प्राप किम्मको मुत्कलस्तया। ट्रमत्तकनामा च परिकासपुराश्रयः ॥ ११०॥ श्रीमान्द्यगुप्ताख्यो श्र्यमृताकरनन्दनः। लितादित्यपुरवा यशोधरमुखा ऋषि ॥ २११ ॥ रकेकं तं मिथः सैन्यैर्भुवनचाभकारिणः। संभूय चक्रुर्देराज्यं मिरुझः पत्तमाथितः ॥ २२०॥ तिस्मन् मक्तभये दिदापत्तं मस्त्री सवान्धवः। एक एव तु तत्याज नाहोही नरवाहनः ॥ २२१ ॥

प्रवर्द्धमानपृतना यादुं वद्घोद्यमास्ततः । ग्रय शूरमठे दिदा विमृत्यात्मजमाकुला । ग्रापच्छातिज्ञमांस्तांस्तानुपायान् समचित्रयत् ॥ १२५ना ललितादित्यपुरतान् दितान् स्वर्णेन भूरिणा । तृर्णं स्वीकृत्य विद्धे रिपूणां संघभेदनं ॥ १५४॥ रकाचेपे शखिलैः कोषा विधेष इति वा<mark>दिभिः।</mark> मिहिन्नः पीतकोशिस्तैः सन्धिर्देव्या समं कृतः ॥ २२५॥ गाप्यदेखांवने वस्याः शक्तिनीज्ञावि केनचित् । वायुपचायितं पंग्वा तया संघाव्यिलंघने ॥ २२६॥ यत्संग्रहे। रत्नमहै।पधीनां करोति सर्वव्यसनावसानं। त्यागेन तव्यस्य भवेत्रमा ४स्तु चित्रप्रभावाय धनाय तस्मै ॥ १२०॥ उन्कोचकाचनाराने ऽव्युचां ध्यायन्युपक्रियां। दिद्दा यशोधरादिभ्यः कम्पनादि समार्पयत् ॥ १२६॥ ग्रभिचारं मिक्सिश्च कृतवत्या मितिदिनिः। मण्डले विण्डिताज्ञवं दिद्दायाः समजृम्भत ॥ २२१ ॥ कदाचित् ठकुनाच्यस्य शाक्तेशस्यापरि क्रुधा। सक् स्ववंशतियीत्रां कम्पनाधिपतिर्दे दै। ।। २३० ।।

तदेशं निम्नगाशैलदुर्गं प्रविशता जवात् । ग्रवाउशितना तेन वलाद्याहि ठकुनः ॥ २३५॥ स कृतप्रणतेस्तस्य करमादाय भूपतेः। य्र<del>नि</del>येकाम्ब्रभियक्रे थीलताव्यायनं पुनः ॥ २३२ ॥ लब्धप्रवेशैः समये तस्मिन् रक्नादिभिः खलैः । कम्पनाधिपती राज्ञ्या त्रिदेपाण्याहि मूठ्या ॥ २३३ ॥ उर्विधिनेश स्फ्रिकाण्मनश शीलोजितस्त्रीक्दयस्य चालः। ग्रसन्धिानात् सततस्थितीनामन्यान्यरागः कुरुते प्रवेशं ॥ २३४॥ स्वचित्तसंवादिवचे। वदला धूर्ना वितन्वलि मनः प्रवेशं । पृथग्जनानां गणिकावधूनां विदाः प्रभूणामपि गर्भ चेटाः ॥ २३५॥ द्रोग्धायं ठकुनं रचन् धनादायीति पशुनं । तथ्यमैव तदीयं सा स्वयं वादादमन्यत ।। २३६।। श्रय स्ववसतिं प्राप्ते कस्पनेशे जयोर्जिते। याष्टीकान् व्यमृजिद्दा स्फुटं निर्वासनोद्यता ॥ २३०॥ तदान्नेपं समाकार्य स्मरतः कोशसंविदं ।

ते हिम्मकैरमत्ताखाः पूर्वविद्वित्रयां ययुः ॥ २६०॥ नर्वाकृनमुख्यास्तु राद्यीपन्नं न तत्यतुः । विभेदं पूर्ववन् प्रापदेवं निजवलं पुनः ॥ ५६१॥ प्रविष्टेषु ततः काषात् पुरं शुभधरादिषु । भठारकामठे दिद्दा भूषः पुत्रं व्यसर्जयत् ॥ ५४०॥ दत्तार्गले नृपगृहे स्थितां तां दैवमाहिताः। ने तर्देव विना पुत्रं विमूठा नोहपारयन् ॥ २८५॥ राष्ट्याः मंजघढे लोकः परस्मिन्नेव वासरे । यदलेन तदा स्थियं मा किञ्चित् समदर्शयत् ।। ५४५ ॥ त्रयाभट्टारिकापार्श्वाचावच्हूरमठात्तिकं । व्याप्य स्थितिर्दिपत्सैन्यैर्घ प्रववृते रूणः ॥ २४३ ॥ राजधानीं राजसैन्ये प्रविष्टे त्रासविद्गते । मिंक्दारे घटावन्धमेकाङ्गाः समदर्शयन् ॥ ५४४ ॥ शरीर निरपेनास्ते भीतं संस्तभ्य तहलं । ग्रधावन् विदिषां मैन्यं चेलुः केचिच शत्रवः ॥ २४५॥ तस्मिन्नवसरे राजकुलभट्टः समायया । नूर्यघोषे दियां मैन्यं भिन्दन्नानन्दयन्तिज्ञं ॥ २४६॥ तिस्मन् प्राप्ते द्विषां मैन्यं विननाश विनश्वरं। न द्रोहाविनयं जातु सरुले शस्त्रदेवताः ॥ २४० ॥

तारयत्यायसान् बन्धान् स्फारयत्युपलानिति । यः च्यातिमावकृत् तथ्यां किम्मको भीमविक्रमः ॥१४८॥ तस्यासिना राजकुलभढ़देकाईपातिना। क्रिमात्रं न तुत्राठ कंकठस्यातिसंकठे ॥ २४१ ॥ विलोका तदसंभाव्यं सैन्ये दैन्यं समाधिते । **ऋघानि क्स्मिको योगैरवाष्ट्राम्भ यशोधरः ॥ २५० ॥** तयाव्यासीत् स्फुरन् संख्ये य रेरमत्तकः चणं। स भग्नासिक्ष्यतो वाहाङ्गीवयाह्मगृक्षत ॥ २५१॥ नाजी तरेप्यता धातुं यः श्रीमान् राजभान्धवः । जगामा द्यगुप्तः स कृापि त्यक्का मक्तक्वं ।। २५२।। इत्यं लब्धतया राज्ञी तत् चाणाच्यप्रकीद्रुषा । यशोधरं शुभधरं मुकुलं च सवान्धवं ॥ २५३॥ काश्मीरिकाणां यः श्रादशुल्कोहेत्ता गयात्तरे । सो अध्येरमत्तकः शूरः परिकासपुराश्रयः ॥ २५४॥ बद्धा महाशिलां काँछे वितस्ताम्भित पातितः। स्वडर्नयफलं देव्याः प्रकेषिनानुभावितः ॥ १५५॥ ये सप्तसप्तताद्वर्षादागोपालनृपात् पुरा । <del>ग्रिभिनन्युं यावदासन् पोउशानां मक्तिभुजां ।। २५३ ।।</del> वर्षषष्टिं प्रतापायुः श्रीक्रा द्वाक्वृत्तयः ।

ते निप्नं मल्लिणः सर्वे सान्ववायाः सङ्गनुगाः ॥ २५०॥ भीमभूभङ्गमात्रेण दिहादेच्या सकीपया । श्रासन् निःशेषतां नीता दुर्गयेव महासुराः ॥ ५५८॥ तिल्कां॥ ग्रभवन् विक्तिता राज्ञा तानुत्याख मदोइतान् । रकादयः कम्पनादिकर्मस्यानाधिकारिणः ॥ २५१ ॥ इत्यं मिल्लप्रकाण्डः स रण्डामाखण्डलोपमा । ग्रवाएरमएउलां चक्रे निर्द्रोहा नर्वाहनः ॥ १६०॥ राज्ञी कृतज्ञभावेन सापि मिल्लसभात्तरे । तमानुकाव निद्रीकं स्वयं राजानकाख्यया ॥ १६१॥ मुप्ते मुस्वाप निष्यवभाजने शस्मवभुक्त सा । क्टे जरूर्प निर्विषे निर्विवेदानुकूल्यतः ॥ १६१॥ श्रारोग्यान्वेषणं शिचाप्रार्थनां गृक्वर्त्तिनः । सात्मवस्तुविसर्गं च नाकृता तस्य पिप्रिये ।। २६३ ।। श्रभूतां युग्यवादृस्य कुय्यनाम्नः स्ता पुरा । या सिन्धुभुष्या तज्ज्यायान् सिंधुर्लालितकः किल ।।२६४।। पर्वगुप्तगृहे भूवा गज्ञाध्यने स्थिते क्रमात्। लव्धा गजाधिकारिवं तस्या राज्याः शनैरभूत् ॥ २६५॥ द्र्या तयेव गन्नेशो नवायामविधायकः। कर्मस्थानस्य निर्माता सिन्धुगञ्जाभिधस्य यः ॥ २६६ ॥

प्रायशा स्तराज्यस्ते वर्तते नरवास्नः। इति नेयधियं राज्ञीं साश्ययन दुराशयः ॥ २६०॥ मा तयेत्यत्रवीखावत् तावत् प्रेम्णा म जातुचित् । मस्त्री ता प्रार्थयामास भोतुं नित्रगृहागमं ॥ २६०॥ म मानुगां तत्र यातां ध्रुवं वामेव वत्स्यति । इत्युका मिन्धुनापुच्छ्त् तत्कर्त्तव्यं भयाकुला ॥ २६१ ॥ ग्रनुकैव प्रचलिता राजधानीमलिवता । स्त्रीधर्मिएयस्मि जातेति पश्चाद्वात्ती व्यसर्जयत् ।। २००।। मंत्रवृत्तापचारायां गतायां तत्पयात् तया । राज्ञ्यां नाशममात्यस्य प्रीति संविच्च सा येया ॥ २०१ ॥ तयोस्ततः प्रभृत्येव निष्कृष्टस्नेक्योः कृतं । चाक्रिकैरिनद्वडवं तिलिपिण्याक्योरिव ॥ २०२॥ कुलिशं सर्वलोकानामम्भसा शैलसेतवः। श्रभेखाः प्रतिभाव्यते न किञ्चिद्सतां पुनः ।। २०३ ।। ये बालादपि संमूष्ठाः प्राज्ञाः सुरगुरोरपि । तेषां न विद्यः किं ताविन्नर्माणपरमाणवः ॥ २०४॥ विश्वासोज्ञितधीः शिशून् कलयते काकाज्यदीयन् निजान् हंसः चीरपयोविभागकुशलस्त्रस्यत्यसाराद्वनात् लोकावेचणतीच्णधीः वलिगरं जानाति सत्यां नृयो

धिन्वैदम्धविमुम्धताव्यतिकरस्पृष्टं विधानं विधेः ॥ २०५॥ मृठाचरणकीना सा श्रुतिवाक्यतया तया । विधेयवित्रप्रकृतिरिव प्रायाद्विगर्ह्याता ।। ५७६ ।। उदे जितस्तया शयन् तथा म नर्वाङ्नः। यया विमाननोत्तप्तः स्वयं तत्याज जीवितं ।। ५७०।। प्रकृष्यन्यप्रनीकार्षे स्वतेजस्तप्तचेतसा । शरणं मरणं त्यक्ता किमिवान्यखशार्राविनां ॥ ५७६॥ गणिक्तिव रजनी मत्यत्यक्तेव भारती । विरराज न राजश्रीनीरवास्नवर्जिता ।। २०१।। ना क्रायीभ्यासविषमा रुतुं विततविक्रमान् । संग्रामडामरसुतान् समीपस्थानचित्तवत् ॥ २००॥ निजमुत्तरघापं ते तद्वयेन विनिर्गताः। कव्यकदारपत्यादीन् कृतारच्धीन् व्यपाद्यन् ॥ २०१॥ उत्पिन्नभीतया राज्ञ्या त्यक्ता परिभवत्रया । ने यत्रात् समघळत मानः स्वाधीर्धिनां कुतः ॥ २६२॥ स्यानेश्वरादिभिर्मुखिर्डामरे रितरैः समं। ते भीताः पुरतस्तस्याः पुनरेत्य बन्धिरे ॥ २०३॥ श्रय तद्गीतया राज्या रक्ने प्रमयमागते । ग्रानीतः फल्गुणा भूया वीरार्थिन्या निजासिकं ॥ २०४॥

राजकार्याणि कुर्वाणः स भूयः शस्त्रमग्रकीत् । न्यस्तशस्त्रा अपि यत्सत्यं इस्त्यज्ञा भागवासना ॥ १६५॥ मिक्सा राजपुर्वादिजयिनस्तस्य पश्चिमः। ऋज़ेतो वृहवन्धका स्रवहह इवाभवत् ।। २०६॥ ग्रभूद्रदयराजस्य देवीश्रातुरतिप्रियः। यः सक्तायो ज्ञायटले जयगुप्ताभिधः कुधीः ।। २००।। *च्र*न्ये∽धिकारिणस्तेन सक्तिनाः क्रूरवृत्तयः । करमीरेषु व्यधुर्लुणिठं इष्कृतैस्तइपार्तितैः ॥ २००॥ दैाःशील्पभाजाे मातुश्च पाप्मभिर्विधुरीकृतः । श्रभिमन्युः चाणे तस्मिन् चयरोगेण पस्पृशे ।। २०१।। पण्डितः पुण्डरीकाच्चो विद्वत्युच्चैरुपस्कृतः । कृतश्रुतः स वैद्वव्यतारूण्याभ्यां विद्वयुते ॥ ५१०॥ तथा विश्इप्रकृतेस्तस्य उष्कृतसंगमः। शोषाधायी शिरीषस्य रविताप इवाभवत् ।। ५११ ।। वर्धमानः प्रजाचन्द्रस्तृतीयस्यां स कार्तिके । शुक्ते प्राचवारिंशाब्दे यस्ता नियतिराङ्गणा ।। २१२ ।। तत्पुत्रो नन्दिगुप्तस्तु बालश्चक्रे निजासने । वृह्यस्तनयशोकस्तु दिद्दाया कृद्ये पदं ॥ २१३॥ सा शोकपिकितक्रीर्या तस्वी प्रशमशीतला ।

रविरवशलाकेव ध्वालच्ह्होप्मवैकृता ॥ २१४॥ ततः प्रमृत्यद्वताभिस्तस्या धर्मप्रवृत्तिभिः। नगराधिपतिर्भुव्यः सिन्धुश्राता शुभाशयः । तदीयधर्मचर्चायां वसूव परिपापकः ॥ २१६॥ सा तेनात्यादितानर्यजनरागा गतिनसा । राज्ञः समिचवः सन्यं द्वःप्रापो लुप्तचणिउमा । कुर्याचः मुखसेव्यवं हेमल इव भास्वतः ॥ ५१६॥ मा निर्मात्री विपन्नस्य मूनोः मुकृतवृद्धये । ग्रभिमन्युस्वामिने। अभूद्भिमन्युपुरस्य च ।। २११।। श्रय दिदापुरोपेता दिदास्वामी तया कृतः। मठश्च मध्यदेशीयलाटशाडो श्त्र संश्रयः ॥ ३००॥ भर्तुः कङ्कणवर्षस्य पुण्यात्कर्षाभिवृद्वये । चकार कङ्गणपुरं रमणी स्वर्णवर्षिणी ।। ३०१।। श्चेतशैलमयं चान्यं सा दिद्दा स्वामिनं व्यधात्। धवलं चरणाडूतगङ्गम्भः प्रवनैरिव ॥ ३०२॥ चक्रे काश्सीरिकाणां च देशिकानां समाध्यः। तयात्युचचतुःशाला विकार्यारुसंपदा ॥ ३०३ ॥

श्रीसिंहस्त्रामिनं नाम्ना सिंहराजस्य सा पितुः। मठं च विद्धे स्थित्ये दैशिकानां द्विजन्मनां ॥ ३०४॥ मठप्रतिष्ठावैकुणठनिर्माणाचीः स्वकर्मभिः। त्यातिपवनश्रक्रे वितस्तासिन्धुसंगमः ॥ ३०५॥ तेषु तेषु प्रदेशेषु किमुक्तीभूरिभिः शुभैः। मा प्रतिष्ठां व्यरचयचतुःपष्टिमिति श्रुतिः ॥ ३०६॥ **जीणीदाराः कृता देव्या श्रुष्टप्राकारमण्डलाः ।** प्रायः सुरगृहाः सर्वे शिलावप्रावृताः कृताः ॥ ५००॥ क्रीडाचंक्रमणे राज्यापंग्वाविग्रक्वािक्नी। वलगाभिधा वैवधिकी वलगामरुमकार्यत् ॥ ३०६॥ तीर्यासेवनमानभागपि तिमिः सक्तः स्वकुल्याशने वाताशान् ग्रसते शिखी घनपयामात्राशनोऽप्यन्वहं। विश्वस्तान् जलचारिणः प्रकटितध्यानो पि भुंते वकः सत्कर्माचर्गोऽपि देापविकृती न प्रत्ययः पापिनां ॥ ३०१॥ वर्षिणी वर्षमात्रेण शासशोका बभूव सा। भोगोत्सुकार्भके तस्मिन् नप्तरि व्यभिचारकृत् ॥ ३१०॥ वर्ष रकाव्रपञ्चाशे नीतः पत्ते सिते चयं। स मार्गशीर्षदादश्याममार्गव्यग्रया तया ॥ ३११ ॥ पाचिस्त्रभुवना नाम मार्गशीर्षे मिते उद्गित ।

पत्रमे अधिकपञ्चाशे वर्षे तहत् तया कृतः ॥ ६१२ ॥ ग्रय मृत्युपये राज्यनाम्नि स्वैरं निवेशितः । क्रुरवा चरमः पौच्चो भीमगुप्ताभिधस्तवा ॥ ३१३॥ नस्मिन्नवसरे वृद्धः फल्गुणाे श्रि व्ययस्त । निगृष्ठक्रीर्यदीःशील्या दिद्दा यदीएवादभूत् ॥३१८॥ वभृव साथ सुस्पष्टउष्टचेष्टाशतोत्कटा । भ्रष्टवज्ञयरा मत्तरिलमूर्तिरिवात्करा ॥ ३१५॥ मक्तिनननातानामपि का धिद्रिसर्गतः। मरिनामित्र नारीणां वृत्तिर्निद्यानुमारिणी ॥ ३१६॥ स्रोता वधराज्यमधिगम्य विराजमानात् मिन्धाः प्रमृय कमलाल्यपयोनिकेते । जाने सरस्यविरतं जलजे प्रसक्ता नायी महाभिजनजा ग्रपि नीचभाग्याः ॥ ३९०॥ खशस्य विद्वासाख्यपर्णीत्सग्रामजन्मनः । वाणस्य मूनुस्तुङ्गाच्योऽविशन्महिषपालकः ॥३१६॥ प्रविष्टा तात् काश्मीराँछीषकारककर्मणा । मुगन्धिसीक्ष्रकठनागाठ्यिकषन्मुखैः ॥ ३११॥ पचिभिर्भातृभिः सार्डं सन्धिविग्रह्कालिके। देव्यादुरगोचरं याता कृद्यावर्जकीऽभवत् ॥ ३२०॥ तिलकं॥ रकःप्रवेशितो द्रत्या म भाव्यर्ववलाखुवा । संभुक्तभूरिजाराया ऋषि तस्याः प्रियोजभवत् ॥ ३२१ ॥ तुङ्गानुरागिणी राज्ञी पापा लङ्गोङ्किता ततः। रसदानेन वैमुख्यभातं भुष्यमद्यातयत् ॥ ३५२॥ धिडिर्विचारान् कुपतीन् वेषां विषमचेतसा । फलगृत्या स्तुतिस्तोपे देपि प्राणधनचयः ॥ ३२३॥ रकुता देवकलशो वेलावित्तः कृतस्तया । भुष्याधिकारे काढ़िन्यमाचरन् निस्त्रपा विदः ॥ ३२४ ॥ ये अपि कर्दमराजाचा वीरादारादिनायकाः। ते प्रि कार्रिन्यमभजन्नन्येषां गणनिव का ।। ३२५।। चतुः प्रचानि वर्पाणि तिष्ठन् नृपगृहे शिशुः। भीमगुप्ताज्भवखावत् किञ्चित् प्राडीभवन्मतिः ।। ३२६।। राज्यव्यवस्या यावच पितामस्याश्च वृत्तयः। इस्थिताः प्रत्यभापना संस्थाप्यास्तस्य चेतसि ॥ ३२०॥ **ग्रङ्गशीलविकीनाया निर्मृ**णाया निसर्गतः । तावन्नेयधियस्तस्याः सचित्र्यः समप्रचत ॥ ३२०॥ ग्रभिमन्युवधूस्तं हि चक्रे गूछप्रवेशितं । मकाभित्रनतं पुत्रं तस्मात् साज्भूत् तथाविधः ॥ ३२१ ॥ सा देवकलशेनाय दत्तमस्त्रा विशङ्किता।

त्रपोक्तिना स्पष्टनेत्र भीमगुप्तमबन्धयन् ॥३३०॥ निगृष्ठे नन्दिगुप्तादिद्रोहें लोकस्य यो अभवत् । सन्देकः स तया तेन व्यक्तकृत्येन वारितः ॥ ३३१ ॥ नाभिस्ताभियीननाभिभीमगुतं निपात्य सा । पर्पञ्चाशे ज्भवहर्षे स्वयं क्रालन्पासना ।। ३३५।। प्रवृद्धरागया राज्या दत्तीद्रेकी दिने दिने । मर्वाधिकारी तुङ्गार्य वभूवाधरिताखिलः ।। ३३३ ।। मग्रानुकेन नुङ्गेन मीलिताःपूर्वमिल्लणः। राज्यविद्मवमाधातुमयतन्त विरागिणः ॥ ५५४॥ तेज्य संमल्य कश्मीरानानिन्युः क्रूरपीरुषं। उग्रं विग्रक्राजाख्यं दिदाश्रातुः सुतं नृपं ।। ५३५ ।। मुख्यायकारान् स प्राप्ता विधातुं राज्यविद्ववं । धीमान् प्रायापवेशाय दुतं प्रावेशयद्विज्ञान् ।। ३३६।। विहितैकोपु विप्रेषु लोकः सर्वी पि विद्सृतः। ग्रन्वियेपान्वरं तुङ्गं तत्र तत्र जिघांसया ॥ ३३०॥ कस्मिंश्चित् पिव्हितदारे तुङ्गं प्रहाख वेश्मिन । दिनानि कतिचिदिदा तस्यावास्कन्दशङ्किनी ॥ ३३८॥ तया स्वर्णप्रदानेन सुमनोमत्तकाद्यः। ब्राक्सणाः समगृस्यत ततः प्रायो न्यवर्तत ॥ ३३१ ॥

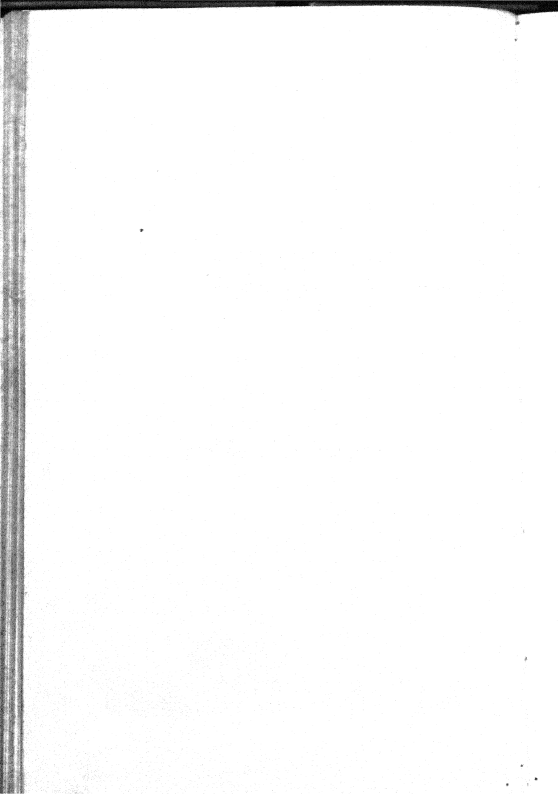
र्वं तिस्मन् महाचेषे तथा दानेन वारिते। र्यया विग्रस्रातः स भग्नणिकर्यवागतं ॥ ५४० ॥ त्रय दार्चे समासाच तुङ्गाचाः प्रभविपावः **।** र्गनः कर्मराजादीन् जघ्नुर्विहितविधवान् ।। ३४५ ।। मुलकुना रकुमू नुस्तयान्ये मुख्यमित्रणः। रुटिर्निवीसिनादेशान् नुटिस्तैः संप्रवेशिताः ॥ ३४२ ॥ प्रवर्डमानविरेण गृष्ट्रतिर्विसर्जितेः। प्रायं विग्रहराजेन त्राह्मणाः कारिताः पुनः ॥ ३४३ ॥ उत्काचादित्सया विद्रा भूयः प्रायविधायिनः । लव्यस्येयेण तुङ्गेन सन्निपत्यापक्सिताः ॥ ३४४ ॥ तेषां मध्ये वसन् गूष्ठमादित्याख्यः पत्नायितः। कृता विग्रक्रातस्य प्रियः कठकवारितः ॥ ३९५ ॥ शस्त्रचतः प्रतीकारो वत्सराजाभिधः पुनः । न्यङ्गातकादिभिधीवन् जीवयास्मगृत्यत ॥ ३४६॥ ते स्वर्णाग्राहिणा विप्राः सुमनोमत्तकाद्यः । सर्वेऽपि बद्धास्तुङ्गेन कारागारं प्रवेशिताः ॥३४०॥ ग्रय फल्गुणनाशेन दृप्ते राजपुरीपता । तां प्रत्यारब्धिर्भवत् क्रुध्यतां सर्वमित्रणा ।। ३४०।। निपत्य संकरे वीरः पृथ्वीपालाभिधस्ततः।

चक्रे राजपुरीराजकाश्मीरिकवलच्चयं ।। ३४१ ।। शिपारको इंमराजो विपन्नी तत्र मिल्लिणी। चन्द्राचिर्दुर्गितिं दृद्धा मर्गां यत्र भेषजं ॥ ३५०॥ ग्रयान्येन पया कस्मान् तुङ्गः सार्धे सर्होद्रीः । कृत्स्रा राजप्री वीरः प्रविश्य सङ्साद्कृत् ॥ ३५१॥ ननाण नेनोपायेन पृथ्वीपालः सपार्थिवः। शेपाणां मिल्लां सैन्यं प्राप मुक्तिं च संकटात् ।। ३५२।। ग्रवलः मन् म भूपालस्तुङ्गाय प्रद्री करं। इवं कृतं ततस्तिन नष्टस्यार्थस्य याजनं ।। ३५३।। प्रविशन् नगरं तुङ्गस्ततः स्वीकृतकस्पनः । चकार उामर्यामसङ्गरं सिंक्विक्रमः ॥ ३५४॥ दिद्दाप्युदयराजस्य भ्रातुः पुत्रं परीचितं । चक्रे मंग्रामराजाच्यं युवराजमशङ्किता ।। ३५५ ।। मा हि मर्वान् शिशुप्रायान् पुरोभ्रातृमुतान् स्थितान्। परीजितुं मुमाचाग्रे पाले वत फलावलिं ।। ३५६।। शतः कियति कः प्राप्तुं फलान्यत्रेतिवादिनी । माभवद्राजपुत्राणां तेषां कलक्कारिणं ॥ ३५०॥ गृङ्गिताल्पफलां छाग्रप्रकारां स्तान् ददर्श च। मंग्रामराजं वस्वल्यफलभाजमविद्यतं ॥ ३५६॥

ग्रनलफलसंप्राप्तावन्तत्वे च कारणं । मविस्मयं तया पृष्टस्म तामेवं तरात्रवीत् ॥ ३५१॥ ग्रन्योन्यकलक्व्यानेतान् कृवा पृथग्वसन्। समर्वायं फलान्यस्मिन् न चामूवं परिचतः ॥ ३६०॥ व्यसने संप्रविश्यान्यान् स्थितानामप्रमादिनां । न काः लोशविकीनानां घटते स्वार्यमिद्धयः ॥ ३६१ ॥ श्रुवेति तस्य सा वाचमप्रमत्तवद्वतिका । भीरुनीरीस्वभावेन राज्ये प्रमन्यत योग्यतां ॥ ३६५ ॥ श्रास्य लभ्यं शीर्येण भीरीभीरुतया यथा । कार्य कि प्रतिभात्यत्तर्न भवेच तदन्यया ॥ ३६३ ॥ काष्ठं वक्ष्युक्तितमपि भवेच्हीतशाल्ये कपीनां लोम्नां शुद्धी मलिलमनलश्चाग्निशीचेणकानां। जेंसोभीवा विद्धति यया भाविनः कार्यसिद्धिं तत्त्वं तेषां कुचन सक्तं वस्तुता नास्ति किञ्चित् ॥३६४॥ तस्यामेकान्नशीत्यव्दशुक्तभाद्राष्टमीदिने । देव्यां दिवं प्रयातायां युवराजी जभवन् नृपः ॥ ३६५ ॥ स्वीसंबन्धेन भूपालवंश्यानां भुवनाइतः। तृतीयः परिवर्ता ज्यं वर्त ने जमुत्र मण्डले ॥ ३६६॥ निर्नष्टकण्डककुले वसुसंपदाछे

श्रीमातवाक्कुलमाय मक्तितले अस्मिन् । रावाग्निर्धकृतरी जलराम्बुसिनी चूतप्ररोक् रव केलिवने प्रवृद्धिं ।। ३६० ।। श्रव ममृद्दत्वालर्गूर्वियीनुभावः सुवमविनम्रोपा रोण्णि संग्रामराजः । विमकुलिनम्रोगासिङ्गतप्राणसारः फणकुले वर्गाणामीशितेव न्यथत्त ।। ३६० ।। र्रात श्रीकारमीरिकमक्तामात्यचम्यकप्रभुसूनीः कङ्गणस्य कृती राजतरङ्गिण्यां पष्टस्तरङ्गः ।। श्रव वर्षचतुर्विष्टमासे अध्यिष्ट दिनेषु च । श्रष्टस्वभूवन् भूयाला दश भूभागभोगिनः ।।





## CORRECTIONS

A FAIRE

## DANS L'ÉDITION DE CALCUTTA.

## LIVRE PREMIER.

| Sloka | Vers | Au lieu de :        | lisez:           |
|-------|------|---------------------|------------------|
| 2.4   | 1    | तढमन्द्रासस्पन्द    | .तढमन्हर्मस्यन्ड |
| 28    | 2    | नागांढेशेन          | नागाधीशेन        |
| 29    | 1    | नागमुर्वी           | .नागमुबा         |
| 39    | 1    | मुब्बकी             | . पुण्यचलेत्     |
| 41    | 2    | s <b>w</b>          | .ऽष्य            |
| ão    | 2    | नात्त्येवं          | नात्त्यव         |
| 55    | . 1  | शतेनबैर्खासु        | शतेनळैर्यासु     |
| ág    | 2    | समं ह्योध           | .संक्रोध         |
| 71    | 1.   | विन्यवीवात्         | विन्यवास्यत्     |
| 79    | 1    | अबुद्धा ननु तिष्ठना | য়ঀৢয়ৢঢ়৸ঀৢঢ়ি৸ |

## CORRECTIONS

| Slok | a Vers | Au lieu de :                | lisez:                       |
|------|--------|-----------------------------|------------------------------|
| 88   | 1      | कुशेशयाच्यस्त               | .कुशेशयाचल                   |
| 94   | 2      | मुकृतोहोरे                  | सुकृतोदारो                   |
| g5   | 2      | वरान्थरां                   | .व <u>स</u> ुन्थरां          |
| 108  | 3 2    | यश:प्रद्वया                 | यग्ञ:सुधया                   |
| 110  | 2      | हेमाण्डस्य                  | हेमाङ्गस्य                   |
| 11(  | 5 1    | स तत्रोङ्गिटितस्तेन सेच्छा- | ते यत्रोज्लिटितास्तेन झेच्छ- |
|      |        | ह्यादितमण्डलः               | ा <b>ऋा</b> ढितमण्डलाः       |
| Id   | . 2    | स्यानमुद्ध्रह               | .स्यानम <u>ु</u> ज्जाट       |
| 12   | 7 2    | पर्व्याप्रम                 | .पर्याप्रिम                  |
| 139  | ) 2    | नेप्यन्ति                   | -नेच्छ्नि                    |
| 148  | 8 2    | चमं                         | .समं                         |
| 16   | 0 1    | तपोविभृतयश्चिन्त्या         | .तपोविभृतयोऽचिन्त्या         |
| 16   | 4 2    | सिदाङ्गिं                   | सिद्धाकृतिं                  |
| 17   | 0 2    | गुष्कलेत्र                  | .शुप्त्रत्तेत्र              |
| 17   | 2 1    | पुरिनर्वृते                 | .पि्रिनिर्वृते               |
| Id   | . 2    | सह लोकधाती                  | .श्वलाकधात <u>ी</u>          |
| 17   | 3 2    | षउर्र्वनंत्रश्रयी           | ·षउर्ह्दनसं <b>त्रयी</b>     |
| 17   | 5 1    | स्वनामाङ्क                  | .स्वनामाङ्कं                 |
| Id   | . id.  | शशाङ्काङ्कश्रेव्हरं         | .शशाङ्कार्द्दशेखरं           |
| Id   | . id.  | विर्चय्य                    | . विरचर्य                    |
| Id   | . 2    | परार्ध्यविभवं               | .परार्छाविभवं                |
| 17   | 6 2    | स्रव्यः                     | .चन्द्र                      |

| Sloka | Vers      | An lieu de :                | lisez:                   |
|-------|-----------|-----------------------------|--------------------------|
| 184   | 1         | यत्तविग्रवः                 | .यज्ञविस्रवः             |
| 186   | * 3<br>** | हिसद्रोपाश्च                | .व्सिटोपाश्च             |
| 189   | 1,        | देवे इस्मिन्                | . देशे इन्मिन्           |
| 196   | 2         | सार्ध्वमन्यो                | साई।मन्यो                |
| 229   | 2         | वद्भ                        | .वह <b>न्</b>            |
| 230   | 1         | विवतृणां                    | .विवेकुणां               |
| 236   | 3         | रत्नत्वेर्तान्मन            | . <b>र</b> ज्ञत्येतांसन् |
| 246   | 2         | पगुर्ख                      | .परार्छ                  |
| 258   | 2         | सज्ञानि                     | सजामि                    |
| 263   | 1         | मधुकैरमयोर्मेत्:            | .मधुकेटभयोर्मेढः         |
| 265   | 3         | सयोजनाथिके                  | सा योजनाधिके             |
| 278   | 1         | पित्रं                      | .पिव्यं                  |
| 282   | 2         | तामयोजयदृतो                 | .तामयोजयदुतो             |
| 30 i  | 1         | तीत्रशक्तिमपाह्स्त्         | .तीत्रशक्तिर्पाह्स्त्    |
| 302   | 2         | गन्धेमी                     | .गन्धेमो                 |
| Id.   | id.       | व्यधास्यत्                  | व्यदास्यत्               |
| 311   | 1         | भाट्टा                      | भाख                      |
| 320   | 1         | खु, <b>ब</b> ङ्गासिथेन्वाढि | . बुर्विद्वासिथन्वाहि    |
| 324   | 2         | यत्ताः                      | .यत्तः                   |
| 331   | 1         | संस्कारामुत्ताता            | संस्काग्रुचासं           |
| Id.   | id.       | जने:                        | .রন:                     |
| 332   | 1         | सजनाङ्गाढको                 | स जनाः हारुको            |

| Sloka    | Vers | Au lieu de : lisez :            |                 |
|----------|------|---------------------------------|-----------------|
| 334      | 1    | स वकेशं स वकेशे                 |                 |
| 337      | 2    | म्यमन्त्रतन्यमन्त्रत            | त               |
| $33_{9}$ | 2    | रृषत्यद्यापिरृषद्यद्या          | प               |
| 343      | 2    | म्रामंर्ग्रामं                  |                 |
| 345      | 1.   | वागिकाहाउँ ग्रामेवागिका         | हाउि ग्राम      |
| 351      | 1    | कृद्धेकृद्धे                    |                 |
| 362      | 1    | र्रोचनर्म्मशयात्रवायारीर्घनर्मच | त्रासत् तथा     |
| 365      | 3    | उपेचितास्यउपेच्चितस             | य               |
| 374      | 1    | त्राजानेयाजाङ्गागत्राजानेय      | ास्त्री ऽङ्कराज |
| 377      | 2    | लेबेख्यसङ्गंलेबेस्युत           | स <b>ङ्गं</b>   |
| 379      | 1    | युगबलयुगतल                      |                 |
| Id.      | id.  | विलोलंविलोमं                    |                 |
| 380      | 1    | <b>ग्राशोककान्त्या</b> ग्राशोकः | गान्त्या        |

# LIVRE II.

| 13 | 1  | नानार्णव      | <b>नाना</b> वर्ण |
|----|----|---------------|------------------|
| 27 | 1  | शोभिन         | शोभिना           |
| 34 | .2 | वास्ताः       | वाहिताः          |
| 62 | 1  | मुढारमयोग्यता | सुधासयोग्यतां    |
| 68 | 1  | ऽपिस्त्त्रं   | ऽपोहितु <u>ं</u> |
| 74 | 2  | सास्वरी       | स्वती            |

| Sirka | Vers     | Au lieu de : lisez :                        |         |
|-------|----------|---------------------------------------------|---------|
|       | 1        | वेछिताङ्ग्रिः वेछिताङ्ग्रि                  |         |
| Id.   | 2        | स्वर्क कालेस कंकाले                         |         |
| 104   | 2        | ठर्शयन्ठठर्श                                |         |
| 107   | 1        | संयोगसंभोग                                  |         |
| LOO   | 2        | योगेभ्यस्तत्रगोगिन्यस्तत्र                  | 3       |
| 133   | 77       | प्रमाठात्प्रमाठात्                          |         |
| +34   | 3.       | <b>स्व</b>                                  |         |
| (40   | en<br>en | प्राज्ञःप्रातः                              |         |
| 1.12  | 3        | काश्मीरो ग्रोप्मस्त्रिठिवकाश्मीरोऽग्रीप्मवि | र्राटिव |
| 143   | ĭ        | फुब्राञ्चलण्डहृदाशाःफुब्राञ्चषण्डहृदाः      | ग्रा:   |
| 147   | ĭ        | समव्यसनिनम्गमव्यसनिनस्                      |         |
| 155   | 2        | वंश्ययोग्यवान्वंश्ययोग्यया                  |         |
| . tio | 2        | वैराज्यंवेरस्यं                             |         |
| 164   | 2        | कचित्कश्चित्                                |         |
| 1 7 % | 2        | रेणुवेणु                                    |         |
|       |          |                                             |         |

## LIVRE III.

| õ  | 2 | मार्मर्थ्याद्याःमानमर्याद्य          |
|----|---|--------------------------------------|
| Fi | 2 | प्रापितांप्रापिता                    |
| 5  | 1 | बन्नभास्यागृतप्रभाबन्नभास्यामृतप्रभा |
| 10 | 2 | लोस्तोन्यालोस्तान्या                 |

|   | Sloka | Vers | Au lieu de :     | lisez:         |
|---|-------|------|------------------|----------------|
|   | 12    | 2    | पशुस्त्रिय:      | पशुश्रियः      |
|   | 16    | 1    | विहिर्विहरं      | बिहर्बिह्रम्   |
|   | 28    | 1    | <b>ग्रभू</b> त   | ग्रमृढ         |
|   | 31    | 1    | वेलावनोपान्ता    | वेलावनोपान्ते  |
| 7 | 32    | 1    | र्त्राणितस्य     | र्त्रीिएत:स    |
|   | Id.   | 2    | स त्रातां        | स तत्र         |
|   | 39    | 2    | वाध्यो           | वध्यो          |
|   | 40    | 1    | सुविग्रहं        | स्विवग्रहं     |
|   | 49    | 1    | चेत् घणा         | चेहृणा         |
|   | 53    | 1    | त्वं।            | वं             |
|   | 59    | 1    | क्रान्त          | ज्ञान          |
|   | 65    | 1    | पुण्यपुण्यतां    | पुण्यपुण्यता   |
|   | 79    | 2    | समण्डलं          | स्वमण्डलं      |
|   | 86    | 2    | भूमे:            | भूमे           |
|   | 95    | 2    | ननुरुन्धिना      | नानुरुस्थन्ति  |
|   | 100   | 2    | त्रिगर्तीब्रीं   | त्रिगर्तीर्वी  |
|   | 110   | 2    | तेज्ञस्विमेत्रों | तेजस्विमेत्री  |
|   | 131   | 2    | पर्भागोपरम्भाय   | पर्भागोपलम्भाय |
|   | 133   | 2    | वैदग्ध्यं        | वेरम्ध्य       |
|   | 135   | 1    | सावध             | सद्विख         |
|   | 137   | 1    | शान्तमुचित       | स्वान्तमुचित   |
|   | 138   | 2    | हिमविक्रयः       |                |
|   |       |      |                  |                |

| Sloka | Vers | Au lieu de :         | lisez :               |
|-------|------|----------------------|-----------------------|
| 140   | - 1. | नर्मोत्ता            | <b>नर्</b> मोत्त्र्या |
| 1.44  | 2    | घ्रेषमयं             | …क्लेशमयं             |
| 145   | 1,   | नचात्मर्             | …न चास्माट्           |
| 156   | 2    | नास्मत्              | नास्मात्              |
| 157   | 1    | स्येर्वा             | …स्यैर्व              |
| Id.   | 2    | सासाह                | …नालाह                |
| 158   | 7° g | सत्यानां             |                       |
| 165   | Į.   | इध्या                | ढवां                  |
| 166   | 2    | तावठान्ण्यमाप्रुयात् | तावठान्ग्यमाप्रुया    |
| 172   | 1.   | भृतिभीकार            | …भूरिमांकार           |
| Id.   | 2    | प्रकल्पिता           | …प्रकम्पिता           |
| 175   | 2    | तढपृष्टो             | तदृष्टो               |
| 181   | 2    | र्ह्यरी              | …शर्वरी               |
| 186   | 2    | प्रतिमाति            |                       |
| 192   | 1.   | तृपते:               | नृपतेः                |
| 195   | 1    | प्रस्थायिता          | प्रख्यापिता           |
| Id.   | id.  | निवास्काणि           | निवार्कानि            |
| 200   | 1    | प्रविकिरत्त          |                       |
| Id.   | id.  | समीरोध्वः            |                       |
| 205   | 1    | पाथाधौरार्त्तान      |                       |
| 209   | 1    | मूर्हर्त्ताढ         |                       |
| 240   | 2    | सम्मारो              |                       |

| Sloka | Vers  | Au lieu de :          | lisez:                  |
|-------|-------|-----------------------|-------------------------|
| 243   | 1     | परिनिर्लुटन्          | •                       |
| Id.   | 2     | र्वास्नव              | .र्वास्रोत              |
| 245   | 2     | स्वसमानतां            | .स्वसमानस्त्वं          |
| 246   | 2     | विलज्जनाठिठम्         | . विलब्यं तिरुदं        |
| 248   | 1     | कश्चित्               | .कञ्चित्                |
| 254   | 2     | लिस्विवा              | .लिवित्वा               |
| 267   | 2     | यद्वामान् मन्मः खगुर् | यद्ग्रामानम्भ:स्वमुर्   |
| 268   | 1     | श्मां                 | .ध्सा                   |
| 272   | 1     | साधकम्                | .साधकः                  |
| 275   | 1     | भावे                  | .भावं                   |
| 278   | 1     | त्ताभृद्              | .क्सामृद्               |
| 286   | 2     | रोषणे                 | .रोषेण                  |
| 288   | 2     | स्पर्दाम्बिधूयोद्यता  | .स्पर्द्धा विधायोद्यता  |
| 313   | 1     | प्रदिपादिताम्         | .प्रतिपादिता            |
| 337   | (I) 2 | तालार्ध्वचर्णोचितं    | .तालावचर्गोचितं         |
| 349   | 2     | चुििकावाल             | . <del>चु</del> क्तिवार |
| 351   | 1     | यत्तेणाधिष्टितञ्च     | .यद्वेणाधिष्टिते च      |
| 353   | 1     | ज्ञानतो               | जानता                   |
| 359   | 2     | सोमयो                 | .स मय:                  |
| 364   | 2     | श्रीष्मेाऽग्रे        | . ग्रीष्मोष्णे          |
|       |       |                       |                         |

<sup>(1)</sup> Le nombre 310 du sloka, page 33 de l'édition de Calcutta, devrait être 315, et l'erreur va jusqu'à la fin du livre. Nous avons gardé les nombres tels qu'ils sont.

| Sloka        | Vers | An Len de               | lisez :                          |
|--------------|------|-------------------------|----------------------------------|
| 364          | 2    | क्रानुतो                | <u>बातु</u> नो                   |
| 365          | 2    | त्रतुं                  | त्रेतुं                          |
| 374          | Ĭ    | न्नापयता                | स्रापयतां                        |
| 398          | 1    | ग्रवस्थार्ग्यनादिन्थे . | ग्रवस्थार्ग्यनां विन्ध्ये        |
| 400          | 1    | मृत्रेपाप्रेउिताङ्गकः   | मृत्तेपापीउिताङ्गकः <sup>`</sup> |
| 466          | 1    | प्रकृता                 | प्रह्ततं                         |
| 417          | 74   | तपत्यानामित्रा          | …तपस्वन्ताविव                    |
| 113          | 2    | ग्रयावणेडेः             | ग्रश्मवण्डैः                     |
| 445          | 2    | स्वमर्चाढेवमाढ्तः       | समर्चा देवमाढितं                 |
| 4 <b>a</b> o | 2    | शर्नेहेंच्या            | श्नेर्देवी                       |
| 458          | 2    | कारितः                  | कार्ति                           |
| 468          | 2    | वसन्तं                  | वसन् तु                          |
| 469          | 1    | कृत्विष्ठका             | …कुलेष्टिका                      |
| 484          | 2    | विन्वी                  | विम्बा                           |
| 492          | 2    | सञ्जाता                 | संज्ञातो                         |
| Id.          | id.  | सा                      | н                                |
| 493          | 1    | निश्चिन्वाते            | निश्चिन्वते                      |
| 494          | 1    | दिनपृतिर्ह्शस्य         | हिनपतिर्ह्शास्य:                 |
| 495          | 2    | नयाचितम्                | …नयोचितं                         |
| 496          | 2    | कोवीर                   | कौवेर                            |
| 50 <b>3</b>  | 2    | स्रिम्तं                | सिमतं                            |
| 506          | 1    | तढाश्चेषसङ्गङ्गका       | तराश्चेषासङ्गङ्गका               |

| Sloka | Vers  | Au lieu de : lisez :                      |
|-------|-------|-------------------------------------------|
| 510   | 1     | स्वासेर्                                  |
| 521   | 2     | भूमिभृतमनुत्याखभूमिभृतमनुत्याद्य          |
| 524   | 1.    | ब्रद्भःस्वांशुकपञ्जवेब्रद्भस्यांशुकपञ्जवे |
| 528   | 1     | वन्द्यांवन्द्रां                          |
| Id.   | 2     | मौले: मौलि:                               |
| 529   | 1     | शान्तेशान्ता                              |
| 530   | 1     | वर्त्यात्रघःविमत्यविघः                    |
| Id.   | id.   | पावनेपावनेस्                              |
| Id.   | 2     | राजजामानुम्चर्व्यथितराजजामतुम्चैर्व्यथित  |
| Rést  | ımé d | u livre. राजसङ्गिण्यांराजतरङ्गिण्या       |

# LIVRE IV.

| 1   | 1   | सिद्धी          | . मिश्री          |
|-----|-----|-----------------|-------------------|
| 3   | 1   | पतिर्गीपित      | पखुर्गोपित        |
| 5   | 2   | म्राहीयत्       | ग्रहीयत्          |
| 6   | 2   | वत्तराणां       | स वर्षाणां        |
| Id. | id. | क्ष्मावृषात्तम् | . स्मावृषा ऽस्तम् |
| 9   | 2   | पुण्या नमन      | पुण्यानमत         |
| 14  | 2   | प्रजानां        | . प्रजाता         |
| 17  | 1   | विलोक्य         | व्यलोकि           |
| 18  | 1   | विभ्रम:         | विभ्रमं           |

| Noba | Vers | Au lieu de :           | liser:                 |
|------|------|------------------------|------------------------|
| Id.  | 5    | मङ्गलं तस्त्रे बास्त्र | .मङ्ग्लिमेच स्मास्य    |
| 6.2  | 2    | मञ्चानामपि             | .ग्रहातामपि            |
| 23   | 2    | वावर्त्व               | .व्यावर्त्य            |
| 25   | 2    | ग्रमिना                | .श्मिता                |
| 34   | 2    | कीर्णाकर्ण             | .कोर्गाकर्ण            |
| 38   | 1    | श्रापास्त              | .सापास्त               |
| 18   | 3.   | यमानु                  | -दुमानु                |
| ā a  | ¥    | फलीमृद्धित्रिग्नधीः    | .फलेऽभृद्विविज्ञर्था : |
| Id.  | â    | समात्रत्               | समाचान्                |
| 60   | 2    | को उधुना               | .कोऽध्वना              |
| 76   | Į.   | सोम्ब                  | .सीथ                   |
| 73   | š.   | माञ्चेद्व न            | ्ना चेदेवेन            |
| Id.  | 2    | तदुचित                 | तदुचितं                |
| 80   | - 2  | गर्मार                 | .गम्भीर                |
| 81   | 1    | मर्जाधिकागास्यैर्ध्या  | .सर्वाधिकरणास्थैर्या   |
| 87   | 1    | निक्लोकः               | ऽनहंकारः               |
| 90   | 2    | धार्य्यने              | .वाध्यने               |
| 93   | 1.   | पितृहोधी               | .पितृद्वेषी            |
| 96   | e.   | ततस्तं                 | . ततस्तां              |
| 97   | 1    | प्रसङ्गो निश्चित       | . प्रसङ्गोऽनिश्चित     |
| 98   | 2    | न शस्यते               | . नशनसमे               |
| 108  | 9    | रृष्ट                  | . ટ્ર <b>ટં</b>        |

| 0           |      | 0010                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | TIES TO THE                     |
|-------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| Sloka       | Vers |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | lisez :                         |
| 111         | 1    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सदु                             |
| 114         | 1    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | पापा गुणोवतं                    |
| 120         | 1    | भागग्रालाम -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | मातृद्रोहास्त्र                 |
| 128         | 1    | पटवासमध्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | र्गिःपटवाससधर्मभिः              |
| ld.         | 2    | द्विज्ञेन्द्रस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | हिपेन्त्रस्य                    |
| 134         | 2    | पुंगंब्राक्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पुंमां चक्र                     |
| 138         | 1    | उनयत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ऽभवत्                           |
| 149         | 1    | लङ्गीपर्य्यङ्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | लह्लीपर्यङ्क                    |
| 158         | 1.   | The state of the s | चिष्टु                          |
| 167         | 2    | त्याननां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ह्याननान्                       |
| 471         | 1    | सत्पर्ग्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                 |
| 174         | 2    | कवारिनां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | क्ताटिनां                       |
| . 185       | 1    | पर्णात्सम्पर्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | नपर्णात्सम्पर्णन                |
| 200         | 1    | हलाद्रापिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | वाहस्तान् रोपयित्वा             |
| 235         | 1    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वचाऽलंध्यं                      |
| <b>2</b> 30 | ) 1  | चेतिसभूपाल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | नचेतर् भृपाल                    |
| 25.         | i i  | सामान्येनैव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सामान्येष्टेव                   |
| 25.         | 2    | स्यन्धः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | स्यन्दः                         |
| 26          | ) 3  | स्वगतो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | मुगतो                           |
| 26          |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सक्शाय                          |
| 26          | 9 2  | वर्त्तमानो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | वर्द्धमानो                      |
| 27          | 4 1  | पीठोत्कीर्गै                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | त निवेदितीपीठोत्की पीर्निवेदिती |

| Sloke       | Vers | An Hey de:       | isse:                                                                                                                                             |
|-------------|------|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 279         | 2    |                  | सचिवनात्नानं                                                                                                                                      |
| 583         | 2    | क्षाचित्रममग्रहि | ज्ञेन अव्यक्तियनवर्गद्वज्ञने                                                                                                                      |
| 285         | 1    | ज़बोहितं         | ज्योन्नितं                                                                                                                                        |
| Id.         | 2    | de la company    |                                                                                                                                                   |
| 288         | 2    | 6 P              | winds and a second                                                                                                                                |
| 502         | 2    | सगरलात्          | सातलात                                                                                                                                            |
| 364         | *    | गुला : पि        | स्ता श्राप                                                                                                                                        |
| Aty         |      | art Velia        | भूते : प्रनष्टे                                                                                                                                   |
| Ĵgi         | 2    | गदासांग          | महात्निभर                                                                                                                                         |
| 133         | 2    | जन्मीतित्वैः     | कर्नातिस्तैः                                                                                                                                      |
| $I_d^{\pm}$ | M.   | यसम्बन्धः        | पुन्यमेव                                                                                                                                          |
| 342         | 2    | नगरं             |                                                                                                                                                   |
| 335         | 1    | न्तियः           | · 4                                                                                                                                               |
| 348         | 1.   |                  | भनेय्डीम्सः                                                                                                                                       |
| 340         | 1    | - man            | कृष्याभोज्यम                                                                                                                                      |
| 353         |      |                  | चेटानृसोरणा                                                                                                                                       |
| Sáq         | 2    | भवा              |                                                                                                                                                   |
| 360         | Ţ    | conjugate and    | -                                                                                                                                                 |
| ld.         | 2    | 1                | ग्रानर्च्:                                                                                                                                        |
| 371         | 2    | 1960             | हेत्वानां                                                                                                                                         |
| 386         |      |                  | विकृतं                                                                                                                                            |
| <b>3</b> 96 |      |                  | समभवन                                                                                                                                             |
| wys         | - 44 |                  | ং কাৰ্ক্ত কৰা শৃষ্ধালয় কৰিছিল।<br>বিষয় বিষয় বি |

| 3 6. | ,     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                  |                           |
|------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------|
|      | Sloka | Vers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Au lieu de :     | lisez:                    |
|      | 397   | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | झेळाचितां        | झेळ्याचिता                |
|      | 398   | 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | बदुःधां          | वसुषां                    |
|      | 411   | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | सैन्यान्         |                           |
|      | 413   | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  | ग्रत्यवर्त्तत             |
|      | 425   | Tanana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Ma<br>Mariana<br>Mariana<br>Mariana<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma<br>Ma | ग्रसंपृष्टे      | ग्रंसपृष्टे               |
|      | Id.   | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | भवेडुवं          | भवेद्भव                   |
|      | 428   | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -                | क्तंहोऽसद्यपि             |
|      | 437   | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ग्रचिग्हात       | ग्रचिग्जात                |
|      | 451   | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | त्तव्धस्रोत्रो   | स्तव्धञ्जोत्रो            |
|      |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | कम्पृकुर्चः      | कम्पुकृर्चः               |
|      | Id.   | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | तद्रत            | उद्गत                     |
|      | 469   | . 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | तढिर्पित:        | तद्वर्धितः                |
|      | 470   | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | संहासनं          | सिंहासनं                  |
|      | 477   | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | यामीत्युत्का हित | शिन:यामीत्युक्तार्थिताशन: |
|      | 478   | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | विवेष्टमानं      | विचेष्टमानं               |
|      | 484   | ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | महाप्रतीहार      | महीप्रतीहार्              |
|      | 487   | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | व्याचन्नाणः      | व्याचन्नाणान्             |
|      | 497   | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | देशे             |                           |
|      | 499   | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | स्वादुविवेकिभि   | स्वाद्यविवेकिभिः          |
|      | 50/   | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  | स्वदेशमनयहत्तेर्          |
|      | 506   | 3 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                  | बुद्धत्रयं                |
|      | 510   | ) 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | राज्यं           | वाय                       |

| Sloka | Vers | Au lieu de :               | lisez :              |
|-------|------|----------------------------|----------------------|
| 517   | 1    | सहस                        | साह्स                |
| 526   | 2    | पिटको                      | पिउको                |
| 530   | 2    | ग्रयात्                    | ग्रगात्              |
| 533   | 1    | तता नि:श्रेपिता            | ततोऽनि:शेषिता        |
| 535   | 9    | तस्यावरपुदिः               | तस्यावरमुद्धिः       |
| 540   | 1    | र्वाचिसंसर्म               | बीचिसंमर्ठ           |
| 540   | 1    | तेज्ञस्त्रिप्धर्व्यमायितं. | तेर्जास्वधर्यमापि तं |
| 547   | ì    | ग्रपश्वांबर्गतं            | ग्रपश्यन् निर्गतः    |
| 554   | 2    | सवावासुरेः                 | सङ्गत्यरमुउिः        |
| 558   | 2    | तसास्त्रं                  | तस्मात् तं           |
| 559   | 2    | वांद्र तन्मध्यगाः          | बंटतन्मध्यगाः        |
| Id.   | Id.  | चन्युं                     | वद्धं                |
| 562   | 2    | नृप:                       | नृपं                 |
| 563   | 2    | कल्पना                     | कत्यनाः              |
| 571   | 1    | युत्वेति                   | श्रुतेति             |
| 573   | 2    | ग्रामेखो                   | ग्रभेखो              |
| 579   | 1/ g | πi                         | वां                  |
| 584   | 1    | नवावावन्थः                 | नृत्यत्ववन्थः        |
| 586   | 1    | चाणं                       | चणे                  |
| 587   | 1    | नामृद्धिसदृशः              | नाभृद्विसदृशः        |

<sup>(1)</sup> Dans l'édition de Calcutta se trouve ici, et ailleurs, une erreur dans les numéros des slokas: 580 devrait être 575. On a laissé ces nombres tels qu'ils sont.

| Sloka | Vers | Au lieu de :         | lisez:                   |
|-------|------|----------------------|--------------------------|
| 589   | 1    | सा नहानित्           | .मानम्नानित्             |
| 591   | 1    | श्रीराञ्चान्         | .स्त्रीराज्या <b>न</b> ् |
| 607   | 2    | स्वर्गाकां           | .स्वर्णाकरं              |
| 608   | 2    | स्वर्णमृर्दृश्वते    | .स्वर्णसूर्व्यते         |
| 615   | 1    | विनानिनां            | .विमाननां                |
| Id.   | 2    | वां                  | .तां                     |
| 626   | 2    | कायस्यवक्तप्रेत्तिवं | . कायस्यवक्तप्रेतिलं     |
| 629   | 1    | इमानीक               | .इवानेका                 |
| 630   | 22   | नान्यात्             | .नान्यान्                |
| 633   | 2    | लेशान्               | .लेगान्                  |
| 647   | 2    | प्रभावव्यापकं        | .ग्र <b>भा</b> वाच्यापकं |
| 649   | 1    | भावभाव               | .भावाभाव                 |
| 657   | 1    | विसर्षि              | .विसर्घ                  |
| 661   | 1    | मत्त्रद्रविणकणुष     | .मन्या द्रविणकलुष        |
| Id.   | Id.  | चिति                 | .स्वितिं                 |
| Id.   | . 9  |                      | .कान्तव                  |
| 666   | . 9  | वचागा                | .यश्चार्ण                |
| 672   | 1    | वार्यत्              | . बार्यन्                |
| 674   | 1    | मुद्राङ्ग            | .मुद्राङ्गं              |
| Id.   | 1    | दुराचारैः            | .दुराचारः                |
| 675   |      | तत्                  |                          |
| 676   | 1    | यागवार्हित्वं        | .योगवाहित्वं             |

| 5403.0 | Vers                   | Au lleu de :           | lisez:            |
|--------|------------------------|------------------------|-------------------|
| 681    | √ µ<br>and             | कल्पवा <u>न्या</u> यां | कल्पणाल्यं। यो    |
| 583    | i                      | e   e e   Se e         |                   |
| 480    | 78<br>1<br>1<br>2<br>3 | प्रविष्ठो हुप्यते.     | प्रविष्ट: पुष्यते |
| 656    | 2                      | कश्चिद्धन              | केश्चिद्व         |
| óg t   | 99                     | तवा                    | तथा               |
| 692    | 7                      | विरोधी                 | विग्धा            |
| dyd    | 2                      |                        | नुवान्            |
| 596    | T. g                   | पद्मस्यास्यने.         | प्रकान्यानी       |
|        |                        |                        | थर्नाबनो          |
|        | le.ogo.<br>Id.         | विनिमिनेते             | विनिर्मिते:       |
|        | *                      | नित्यन्य हान           | नित्यं वहानि      |

### LIVRE V.

| Mar.         | 2               | मनाप्यतेन च रसं प्रनाप्येत् न चरमं |
|--------------|-----------------|------------------------------------|
| 8            | ī               | स्ववेध्याभिःस्ववेध्याभिः           |
| 12           | î               | स्यलेषुस्यूलेषु                    |
| 15           | G.              | रेग्ज़िविरोहिशिवि                  |
| ) ti         | 5               | स्वर्गाठितूर्णतांस्वर्णाठिचूर्णता  |
| aris<br>Euro | 1.<br>le. 36. 1 | रुवासता                            |

<sup>(</sup>t) Le sloka 690 de l'edition de Calcutta devrait être 695.

<sup>(</sup>a) Le sloka 30 est marqué 35, et l'erreur va jusqu'à la fin du livre.

| Sloka               | Vers | Au lieu de : Esez :                      |
|---------------------|------|------------------------------------------|
| 36<br>(Ed. C        | 2    | समास्य                                   |
| 42                  | 1    | <u>ढ्याच</u> स                           |
| 48                  | Ī    | भृतेत्र्योभृतेत्र्याः                    |
| 48                  | 12   | त्रनृगुणेष्यिसन्त्रनृगुणे स्वस्मिन       |
| 64<br>64            | 2    | ग्रासीत्क्रमरोग्रासीरमारो                |
| (69)<br>73          | 2    | ग्रयोनिज्ञत्वग्रयोनिज्ञत्वं              |
| (78)<br>97          | 13   | यान्त्योयान्त्यो                         |
| (102)<br>102        | ry   | स्वेच्छान्सारणस्वेच्छान्सारण             |
| 107)<br>103         | 1    | वद्याबड्या                               |
| (208)<br>100        | 3    | नाढ्येननाढ्येन                           |
| (114)<br>126        | 2    | व्सावृषास्तमःहमावृषोऽस्तम्               |
| (131)               |      |                                          |
| $\frac{142}{(147)}$ | Ī.   | जनात्वर्णःजवात्वर्णः                     |
| 151                 | 2    | भृत्या भृतेभृत्याभृते                    |
| 163                 | 1    | पूतभृतं यःपृतमूर्तयः                     |
| Id.                 | 2    | व्यसनाशिताव्यसनासिता                     |
| 164                 | 2    | ग्रधीयमान ग्राधीयमान                     |
| 165                 | Ł    | चीणकाशाः चीणकाशः                         |
| [170]<br>Id.        | - 2  | जलारायासयुक्तिभिःजलारायामयुक्तिभिः       |
| 168                 | 2    | म्मोचेम्मोषे                             |
| (173)<br>171        | 2    | तदेशार्ह्यःतदेशार्च्यः                   |
| 177                 | 2    | पापीयस्वानि योगिनाम् पापीयस्वानियोगिनाम् |
| (182)               | 1    | तत्प्रात्यवेज्ञयातत्प्रत्यवेज्ञया        |
| (185)               |      |                                          |

| Sloka                | Vers | Au lieu de :            | lisez:              |
|----------------------|------|-------------------------|---------------------|
| 185<br>(Ed. Ga       | 2    | ्ऽप्यनिष्ठाठ्न्यत्र     | ऽ प्यनिष्ठाउन्यन    |
| 190                  | 1    | रावाख्यय                | .ठावाठाच्यव         |
| 101                  | 1    | राजा संवाह              | .राजसंवाह           |
| (196)<br>20 <b>5</b> | 1    | कल्पपाल                 | .कल्यपाल            |
| 214                  | 2    | पथ                      | .पर्य               |
| (219)<br>217         | 2    | प्रसाठाठ्               | प्रमादाद्           |
| (232)<br>260         | 2    | वबन्धुस्तान् पलायितान्। | वबन्धुस्तां पलायिता |
| 274                  | 1    | ग्राध्रेय               | ग्राहेय:            |
| 275                  | 3    | रृष्टिसम्याते           | वृष्टिसंघात         |
| 285)<br>281          | 3    | कांट्रतीं               | .कण्ड्रतिं          |
| 283<br>2 <b>82</b>   | 3    | 77:                     | .03:                |
| 1d.                  | 2    | <b>i</b>                | .वां                |
| 283                  | 2    | ऽत्यर्थे                | .इम्बर्छ            |
| 317                  | 1    | राजन्य                  | · <b>जन्य</b>       |
| (322)<br>320         | 1    | ज्ञानिक                 | • •                 |
| Id.                  | 13   | पां                     | .पाः                |
| 325                  | 2    | कोशं                    |                     |
| $rac{(38a)}{328}$   | š.   | ममाबनोर्ज्ञितं          |                     |
| (838)<br><b>330</b>  | - 5  | विमानन                  |                     |
| (844)                | 1    | शस्त्रपातभीभी लिते      | _                   |
| (355)<br>363         | 9    | गायन्त्री गीतध्वनिर्    |                     |
| (368)<br>369         | 2    | गगाइल                   |                     |
| (974)                | ک ک  | सम्बद्धाः               | र्गगाञ्च            |

| Sloka                         | Vers         | Au lieu de :  | lisez :           |
|-------------------------------|--------------|---------------|-------------------|
| 370<br>[Ed.Cal                | 2<br>c.3+3   | कुल्ते        | कुरुता            |
|                               | 1            | नृषं          | กับ               |
| 385                           |              | भाव्योप्न     | ्भाग्योप्न        |
| 389                           | . 1          | केत्रिच्छपाका | केत्रिच्छूपाका    |
| Id.                           | 2            | मन्त्रवत      | ्मन्त्रिवत्       |
| 400                           | Elig<br>Mari | द्वत्यामर्    | . <u>दश्याम</u> र |
| 445                           | 2            | त्तिन्त्रणां  | .तन्त्रिगां       |
| 446                           | 2            | TEPET.        | राञ्चस्यात्       |
| 450                           | 1            | 77            |                   |
| (488)<br>467                  | 2            | पार्झ         | ्यार्थ            |
| (47°)<br>471                  | 2            | गत:           | . इयबा            |
| (476)<br>4 <b>75</b><br>(486) | 2            | ध्वनि         | . ध्वनिं          |
| 475                           | 2            | खनि           | खानं              |

## LIVRE VI.

| 27 | ì               | शास्तु तवशास्तुन्तव                     |
|----|-----------------|-----------------------------------------|
| 28 | ì               | द्वागवा                                 |
| 48 | 1               | वितानंवतानं                             |
| 60 | $\dot{\hat{2}}$ | विप्रमन्यंविप्रमन्य                     |
| 68 | 2               | पळामपळाम                                |
| 72 | 1               | तथाभृदुद्धितिश्चां तथाभुन्मुद्धितिश्चाः |
| 76 | r)              | ग्रङ्गावेग्रङ्गावं                      |

| Sloka | Vers           | Au lien de:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Escz:                  |
|-------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| 81    | 1              | प्रत्यवात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . प्रत्यभात्           |
| 83    | 1              | वैत्रनां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | विनां                  |
| 88    | 2              | नो्नाश्चितां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | नोन्डाश्रियं           |
| 96    | Ţ              | व्याधिर्न नातो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .व्याधिर्मज्ञातो       |
| 94    | 2              | वार्तवाप्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .बार्तयाप्य •          |
| 103   | r <sub>3</sub> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The second             |
| 404   | 1              | विवेदसान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | .बिचेष्टनान            |
| 108   | 2              | annupan salah sala | . यजा                  |
| Id.   | 2              | दिरावामन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | द्विजनायमं             |
| 109   | 1              | MOCIANATOR AND                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | जुतात्वा               |
| Id.   | (1)<br>AL      | Section of the sectio | निद्यात्               |
| 115   | 1              | पितामही शिशोगींख़ी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .पितानहीं शिशोगींप्रीं |
| 1d.   | 2              | a respective state of the second state of the  |                        |
| 128   | 1              | वकादिनंबानं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>बज्ञांगसंग्रामं</b> |
| 130   | 1              | पोर् विशोकं शिविराज्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | .पारिचिशोके दिविराज्   |
| 135   | 4              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .सन्त्री               |
| 144   | á              | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पुरा:                  |
| 147   | 1              | ग्राशंक्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ग्रांक्व               |
| 140   | *              | मृथै:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | भीत्ये:                |
| 175   | § .            | मुकार्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . <u>म</u> ुन्त्यार्थ  |
| 180   | 1              | months occurred.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ्रोत्।<br>-            |
| 202   | 2              | चोढिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | त्रोहित:               |

| Sloka | Vers | An lieu de :      | lisez:            |
|-------|------|-------------------|-------------------|
| 208   | 2    | गुणेदृशापकरणी     | .गुणेदृशेऽपकरणी   |
| 230   | 1    | <u> ढिक</u> ूम    | .6কুন             |
| Id.   | 2    | सत्रासं वंशज्ञेर् | .सङ् स्ववंशज्ञेर् |
| 231   | 2    | यक्तनः            | .6কুন:            |
| 233   | 1    | लब्धप्रवेश:       | .लब्धप्रवेशै:     |
| 232   | 2    | ग्जा              | ्राच्या           |
| 236   | 1    | यक्ननं            | . टक्सनं          |
| 238   | 1    | कोश्वेढिनं        | .कोशसंविदं        |
| ld.   | 2    | श्सत्त            | . रामत्त          |
| 243   | 2    | रणं               | .रणः              |
| 246   | 1    | समाथयो            | समायया            |
| 259   | 1    | राज्ञा            | ग्रच्या           |
| 269   | 1    | सा                | .स                |
| ld.   | 2    | र्त्युत्जा        | .इत्युक्ता        |
| 271   | 2    | रात्तां           | .राज्ञ्या         |
| 275   | 1    | ग्रसाराद्दनात्    | . ग्रसाराह्वनात्  |
| 290   | 1    | वियुत्पुन्ने,     | .विद्वयुद्धी      |
| Id.   | 2    | विदिन्धते         | .विदुखुते         |
| 306   | 2    | प्रनिष्टा         | .प्रतिष्ठा        |
| 309   | 1    | धनपयो             | .घनपयो            |
| 314   | 2    | दाै:श्रील्या      | .हो:श्रील्या      |
| 321   | 1    | समा               | .सभा              |
|       |      |                   |                   |

| Sloka | Vers | Au lieu de :                            |
|-------|------|-----------------------------------------|
| 325   | 2    | काढित्यम्काढिृन्यम्                     |
| Id.   | 2    | जननेवगणनेव                              |
| 330   | 2    | स्यष्टमेवस्पष्टमेव                      |
| 338   | 1    | पिह्तिद्वारोपिह्तिद्वारे                |
| 350   | 2    | चछोद्राःचछाद्येर                        |
| 364   | 1    | शीचेणकानांशीचेणकानां                    |
| Id.   | 2    | वसु तेनास्तिवसुतो नास्ति                |
| 369   | 2    | फणकुलफणकुले                             |
|       | ADD  | ITION AUX CORRECTIONS DU LIVRE PREMIER. |
| 138   |      | गतक्रेशान्गतक्रेशा                      |

# CORRECTIONS

A FAIRE DANS LA PRÉSENTE ÉDITION.

### LIVRE PREMIER.

| 48  | 1  | ग्रष्टपथ्यग्रप्टपथ्य   |
|-----|----|------------------------|
| 90  | i. | सर्वाग स विग           |
| 92  | 1  | गात्रात्विण:गोत्राचिण: |
| 136 | 1  | मत्प्रयोजनमत्प्रयोजनं  |

| 518                        |                             |             | CORRECTIO                  | )NS                                                                                             |
|----------------------------|-----------------------------|-------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Slo                        | ka                          | Vers        | Au lieu Je :               | lisez :                                                                                         |
| 17                         | õ                           | #<br>4      | स्वनामाङ्                  | .स्वनानाडूं                                                                                     |
| 83                         | }o                          | ī           | वन                         | .धर्म                                                                                           |
|                            |                             |             | LIVRE II                   | •                                                                                               |
|                            |                             |             |                            |                                                                                                 |
| 1 1                        | 6                           | 2           | www.fi                     | .૧૧૬                                                                                            |
| 1.5                        | io                          | 2           | 150                        | .१३०                                                                                            |
| i č                        | 5 £                         | 2           | 169                        | .933                                                                                            |
| 1.0                        | 12                          | 2           | 159                        | .150                                                                                            |
| L                          | 2                           | 2           | genty market into          | .शतो                                                                                            |
|                            |                             |             |                            |                                                                                                 |
|                            |                             |             | LIVRE II                   | I.                                                                                              |
| 1                          | 7                           | peci        | LIVRE II                   |                                                                                                 |
|                            |                             |             |                            | .ते <b>न</b>                                                                                    |
| - 6                        | 51,                         | an nun      | तने                        | .तेन<br>.चतुर्भि                                                                                |
| - 6<br>24                  | 51,<br>53                   | an nun      | तने                        | .तेन<br>.चतुर्भि<br>.ते न                                                                       |
| 24<br>35                   | 51,<br>53                   | an nun      | तने<br>कंठ, त्रुतभि<br>तेन | तेन<br>चतुर्भि<br>ते न                                                                          |
| 6<br>24<br>35<br>39        | 3<br>6<br>11                | 2 1         | तने<br>ल, चुर्ताभ<br>तेन   | तेन<br>चतुर्भि<br>ते न<br>३५६<br>विण्यु                                                         |
| 35<br>36<br>41             | 31,<br>366<br>31            | 2 1 2       | तने                        | तेन<br>चतुर्भि<br>ते न<br>३५६<br>विण्यु<br>योवनेनोर्जिता                                        |
| 35<br>36<br>41<br>45       | 31,<br>366<br>37            | 2 1 2 2     | तने                        | .तेन<br>चतुर्भि<br>.ते न<br>.३५६<br>.विण्यु<br>.योवनेनोर्जिता<br>.गास्वामिप्रतिष्ठां            |
| 24<br>35<br>36<br>41<br>45 | 31,<br>33<br>36<br>37<br>37 | 2 1 2 2 2 2 | तने                        | .तेन<br>चतुर्भि<br>.ते न<br>.३५६<br>.विण्यु<br>.योवनेनोर्जिता<br>.रणस्वामिप्रतिष्ठां<br>.मूर्जन |

## LIVRE IV.

| Sloka | Vers     | An Hende : lises :                                                     |
|-------|----------|------------------------------------------------------------------------|
| 5.3   | 2        | स्थितयोस्थितयो                                                         |
| 169   | €]<br>€. | प्रतापीठ्यांप्रतापी ठ्यां                                              |
| 132   | 2        | 955                                                                    |
| 368   | 2        | चक्रमहिंका चक्रमहिंका                                                  |
| 452   | 7,<br>#  | त्रवापींडे                                                             |
| 490   |          | विद्रशु <b>र्भित्तमभवस्रयान्य</b> ्विद्द <b>र्शुर्भित्तमभवस्रयान्य</b> |
| ān    | 2        | तयहत्तोच्यथान्मदंतयहत्तो व्यथान्मढं                                    |
| 522   | 2.       | वांलान्तांलान्                                                         |
| 529   | <u></u>  | किल्कपढकिल्कपढ                                                         |
| āgo   | 2        | विज्ञज्ञाःविज्ञयो                                                      |
| Jg2   | 2        | महापद्यमहापद्म                                                         |
| 674   | 1        | विभ्रत्विभ्रत्                                                         |
|       |          |                                                                        |
|       |          | LIVRE V.                                                               |
| 17    | î.       | दृषीं बिगीव ह्षीं बिगीव                                                |
| 39    | 2        | क्रमवत् तु प्रदेशस्योः क्रमवत्तुप्रदेशस्यो                             |
| 41    | i.       | <u> </u>                                                               |
| 77    | 2        | विहितर्वृत्तिःविहितवृत्तिः                                             |
| 175   | 1,       | ठण्डाठिश्रसंग्रहैःठण्डाठिसंग्रहैः                                      |
| 207.  | L        | ऽयमाययेचितोऽयमार्योचितो                                                |

# OBSERVATION.

Pour représenter les lettres de l'alphabet sanscrit en caractères romains, nous avons suivi l'alphabet harmonique généralement adopté par les orientalistes français, savoir:

#### VOYELLES.

| Brèves  | , • | IJ   | 3              | 3 | 来  | ल्  |
|---------|-----|------|----------------|---|----|-----|
|         |     | a    | i              | u | ĭ  | lri |
| Longues |     | ग्रा | ू <del>र</del> | 3 | 程  | ल   |
|         |     | â    | î              | û | rī | lrī |

### DIPHTHONGUES.

| Q | è  | ग्रा | ग्रा |
|---|----|------|------|
| ê | âi | ô    | àu   |

#### CONSONNES.

| Gutturales    | · क       | ख    | 21       | घ                   | 3   |
|---------------|-----------|------|----------|---------------------|-----|
|               | k         | kh   | g        | $\operatorname{gh}$ | . ĝ |
| Palatales     | . च       | হ্   | डा       | क                   | ञ   |
|               | tcha      | tchh | dj       | $_{ m djh}$         | ñ   |
| Cérébrales    | ٠ ٤       | ठ    | 3        | 6                   | पा  |
|               | ţ         | ţh   | ģ        | dh                  | ņ   |
| Dentales      | • त       | य    | द        | ध                   | ন   |
|               | t         | tha  | d        | dh                  | n   |
| Labiales      | . प       | फ    | ब        | भ                   | म   |
|               | P         | ph   | b        | bh                  | m   |
| Semi-voyelles | · य       | 1    | ल        | व                   | 1   |
|               | у         | r    | 1        | v                   |     |
| Sifflantes    | · श       | ष    | स        | व्ह                 |     |
|               | ç         | eh   | <b>.</b> | h                   |     |
| Anu           | svara 💩 . | m. V | isarga ; | h.                  |     |

## NOTES.

### LIVRE PREMIER.

SLOKA PREMIER.

### भूषभोगिफणाख्रोचि:सिचयावे

Selon que les membres d'un mot composé sont différemment combinés on obtient une nuance différente de signification; ainsi, en combinant रोचि: splendeur, avec लिचय robe, on aura: «Celui qu'em-« bellit une robe resplendissante de joyaux; » mais alors on suppose une robe à Çiva, ce qui n'est pas nécessaire, parce qu'il est ordinairement représenté nu, au moins par le haut du corps, sinon entièrement. J'ai cru devoir exprimer que la splendeur des joyaux toute seule lui sert ou lui peut servir de robe.

J'ai rapporté un ornement, le dernier membre du mot composé, à la crête des serpents, qui le précède; mais peut-être se rapporterait-il mieux à Çiva même, car pareille transposition se fait assez souvent, et bhûchû s'attacherait à l'ensemble du mot. On aurait alors: « Çiva, embelli « par l'ornement de la robe que forme autour de lui la splendeur des « joyaux que contiennent les crêtes des serpents. »

## प्रलीनमुक्ताय

J'ai déduit le second membre du mot composé de त्ती adhérer, être uni, embrusser, et le premier de मुक्ता perle, dont l'û est devenu bref d'après l'analogie de विपुलन्दाय, et j'ai traduit: « qui porte des perles « jointes ensemble, une file ou un collier de perles; » ce qui s'adapte bien aux autres joyaux de Çiva. Mais comme प्रतान signifie aussi détruit, anéanti, et pourrait, dans le mot composé, être pris substantivement pour प्रतानता ou प्रतानत्वं, combiné avec मुक्त libre, le mot se traduirait: « libre de destruction. » Peut-être l'auteur a-t-il voulu com-

biner les deux sens; nous verrons qu'il se plaît beaucoup dans l'emploi de cette figure des mots.

D'après une croyance populaire des Hindus, les serpents, principalement ceux qui portent une crête, ou plutôt une peau au cou qu'ils étendent, lorsqu'ils sont en colère, en guise de chaperon au-dessus de leur tête (coluber naja, et cobra de capello, en portugais, serpent à lunette), ont des joyaux précieux à leur tête. Ainsi s'exprime Kalidasas dans son poème intitulé ऋतस्त्रा Ritusanhâra, Réunion des saisons:

## र्विप्रभोदिन्नशिरोमणिप्रभो विलोलिजिक्वादयलीढमाहतः। कुताग्निसूर्व्यातपतापितः फणी न रुन्ति मण्डूककुलं तृषाकुलः॥

Le serpent à lunette, resplendissant des joyaux de sa tête qui sont éclos par la lumière du soleil, léchant le vent avec sa double langue mobile, brûlé par l'ardeur du soleil comme par le feu d'un sacrifice, et tourmenté par la soif, ne détruit pas la race des grenouilles.

Livre I, sloka 19.

La généralité d'une croyance est incontestable lorsqu'elle a passé dans une maxime proverbiale. On trouve parmi les sentences morales attribuées à Tchânakya, l'un des sages hindus les plus renommés:

## दुर्जनः पिस्ट्रिर्त्तव्यो विखयालंकृतोऽपि सः। मणिना भूषितःसर्पः किमसौ न भयंकरः॥

On doit éviter un homme méchant, quoiqu'il soit orné de science; un serpent paré d'un joyau en est-il moins redoutable?

> नीति संकलनं Niti sagkalanam ou Collection des sentences morales, publié par le maharâdja Kali Krichna, p. 6, sl. 23.

La même sentence se trouve parmi celles de Bhartrihari, lib. II, sl. 43.

Il ne paraîtra pas étonnant que cette fable relative aux serpents ait passé dans le moyen âge en Europe. On lit ce qui suit dans l'ouvrage récemment publié sous ce titre: Traditions tératologiques, ou récits de l'antiquité et du moyen âge en Occident, etc., etc., publiés d'après plusieurs manuscrits inédits grecs, latins, et en vieux français, par M. Jules Berger de Xivrey, 1836, page 1422, lx capitle:

« Comment Alexandre se combati as serpens qui avoient une éme-

- a raulde au froncq: si leur advint qu'à l'issue de ceste terre ils avalerent
- « (descendirent) en une valée en la quelle avoit de serpens sans nombre.
- « Et lesquels serpens avoient en leur froncq une pierre précieuse nom-« mée emeraulde. »

J'ajouterai que d'après le récit des anciens on trouvait dans la cervelle des serpents une pierre précieuse appelée dracontite, qu'on devait extraire pendant que les reptiles vivaient et dormaient : car, s'ils se sentaient mourir, ils faisaient, par envie, dissoudre la pierre. (Plin. H. N. lib. XXXVII, 37, éd. J. Harduin, t. II, p. 789.)

## ह्यकल्पमहीरुहे

Adoration à l'arbre du désir de Hara.

« L'arbre qui remplit tous les désirs » est un titre d'honneur donné par les Hindus aux dieux et aux mortels.

Ainsi, dans le Mahânaṭaka, ou dans le grand drame qui est attribue à Hanuman lui-même, il est dit, dans l'invocation à Râmatchandra, par laquelle le poëme commence:

### नमामि नाथं सुर्कल्पवृक्षं

J'adore le seigneur, l'arbre du désir des dieux.

Cet arbre merveilleux, fiction indienne, a été placé par Mahomet dans son paradis. L'ombre de cet arbre de la béatitude couvre un espace que le cheval le plus rapide ne traverserait pas dans un siècle; il étend une branche, chargée des fruits les plus doux, à chaque habitation occupée par un fidèle; un fleuve de vin et de miel s'écoule de ses racines et se divise en mille canaux.

#### SLOKA 2.

### संभृतक्रीउत्कृण्उलिज्ञृम्भितं जलधिजच्छायाच्छ्कण्टच्छवि

Au-dessus de l'oreille duquel baillent des serpents rassemblés qui se jouent; ce dieu dont le cou transparent reluit du suc produit par l'Océan.

Le serpent paraît dans tous les systèmes religieux de l'antiquité comme un symbole de vie; Çiva, ou Mahàdèva, le grand dieu, est rarement mentionné sans les serpents qui se jouent autour de sa tête et de ses épaules, et sans le suc qui colora son cou bleu. Ce suc était un poison qui sortit de la mer en même temps que l'amritam, ou le breuvage de l'immortalité, lorsque les Suras et les Asuras, pour se procurer le dernier, barattaient l'Océan à l'aide du mont Mandar qui leur servait de pilon. Ce poison aurait détruit le monde si Çiva, exhorté à cela par Vichnu, ne l'avait pas avalé: son cou en garda une teinte bleue; c'est pourquoi il porte le nom de नीलक्षण्य: Nílakantha (cou bleu).

## वद्वाङ्गनाईस्य

Dont le corps a pour moitié sa belle épouse qui lui est unie.

La réunion de Çiva et de Pârvatî dans un seul corps est le thème de l'invocation par laquelle commence chaque livre du Râdjataranginî; nous croyons devoir nous y arrêter quelques instants.

L'idée d'une divinité moitié mâle et moitié femelle est déjà contenue dans les Védas, en tant que nous pouvons croire que le passage du Vrihadâranyaka Upanichat, cité par Colebrooke (Asiatic. Res., vol. VIII, page 426, ed. Calc.), est conforme aux plus anciens livres sacrés des Hindus.

Nous trouvons la même idée exprimée dans les Institutes de Manu:

# द्धिया कृत्वात्मनोदेल्मेईन पुरुषोऽभवत्। ऋईन नारी तस्यां स विराजमसृजत् प्रभुः॥

Lib. I, sl. 32.

Ayant divisé son corps en deux parties, le souverain maître devint moitié mâle et moitié femelle, et en s'unissant à cette partie femelle, il engendra Virâdj.

Trad. de M. Loiseleur-Deslongchamps.

Le nom prabhuh, souverain maître, ne désigne pas Çiva particulièrement; mais dans le Vayu-purana, qui est considéré comme un des plus anciens puranas, Içvara, nom communément donné à ce dieu, est représenté moitié mâle et moitié femelle.

Voici ce qu'on lit dans le lix chapitre du Kalika-purana : « Pârvatî « voit sa propre image dans le sein luisant de son époux Çiva; elle la « prend pour une autre, et, jalouse, se retire dans la solitude. C'est avec « beaucoup de peine que le dieu réussit à la convaincre du contraire, « et alors, honteuse de son erreur, elle le supplie de faire en sorte que « son ombre qui tombe sur lui devienne sa compagne inséparable, sans

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Kálika-purana n'est pas compté au nombre des dix-huit puranas qui sont nommés dans l'Agni-, le Markandéya-, le Vichnu-, et le Linga-purana. Il n'est pas non plus compris dans l'enumération que fait de ces 18 puranas le dictionnaire de Wilson, à l'article purana.

« cesse touchée, sans cesse embrassée par lui. Hara, qui nourrissait le « même désir, fit plus encore: il offrit à sa femme de prendre la moitié « de son corps, et de lui donner la moitié du sien, ou vice versa. En « effet, elle prit une moitié de Çiva et la joignit à son côté droit, et le dieu « prit une moitié de Pàrvatî et l'unit au sien. C'est ainsi que ne formant « qu'un corps avec son épouse Çiva eut le nom de प्रदेशीं प्रवाह : Ardha-« nârîçvara 1. »

Cette union me paraît très-heureusement caractérisée par Kalidasa, dans les premiers mots de son poëme du Raghavansa: il invoque ces deux divinités वार्मधाविव संयुक्ती « unies comme la parole et le sens. » Çağ-karâtcharya ² les qualifie de la manière suivante dans un poëme qu'il composa en l'honneur de Pârvati, et qui est appelé आनंदलहरी Anandalahart (l'Onde du plaisir):

## त्रतःशेषःशेषीत्ययमुभयसाधार्णतया स्थितःसंबन्धोवासरसपरमानन्दपदयोः॥ ३४॥

Tous les deux, comme la cause et l'effet, par une communauté permanente, unis et mis dans l'état d'une félicité suprême et continuelle. (Seconde moitié du sl. 34.)

Les Hindus partagent leur vénération superstitieuse très-inégalement entre leurs dieux; ils préfèrent l'un à l'autre selon la croyance particulière de leur secte.

Aussi veyons-nous, dans le même poëme qui vient d'être cité, Pârvatî préférée à son époux et à toutes les autres divinités, qui ne peuvent rien accomplir sans elle. Selon le poëte la déesse ne se contenta pas de la moitié du corps de son époux, mais elle s'empara du tout:

## त्वया दृत्व वामं वपुर्पितृप्रेन मनसा श्रीरार्द्ध शम्भोर्पर्मिप शंके दृतमभूत्।

¹ L'extrait ci-dessus donné est tiré d'un manuscrit inédit de la traduction anglaise de ce purana qui se trouve dans la bibliothèque de la Société asiatique de Calcutta.

<sup>2</sup> On a différentes opinions sur l'àge dans lequel cet Hindu célèbre a vécu; on le place 181 ans avant notre ère; 178, 219, 300, 400, 600, 800 ans après notre ère. La dernière date paraît la plus probable à Colebrooke, Wilson et Rammohanroy. Voyez la préface du Dictionnaire de Wilson, p. xvi, 1<sup>re</sup> édit., ainsi que Biographical sketches of Decan poets by Cavelly Vencata Ramasvámi, Calc. 1829. Voyez aussi Friderici Henr. Hug. Windischmanni Sancara, etc. 1833. Le savant auteur place Sankara au vii°, et avant la moitié du viii° siècle, p. 43-88.

## तथा हि त्वद्रूपं सकलमरूणामं त्रिनयनं कुचाम्यामानप्रकूटिलशशिचूउालमुकुंट ॥ २३॥

Après que tu eus pris la moitié gauche du corps de Çambhu, je crois qu'avec un esprit non entièrement satissait, tu t'es approprié aussi son autre moitié; alors, en esset, ta forme devint toute resplendissante de la lumière de l'aurore, douée de trois yeux, pliée par le poids de tes seins, et portant comme une couronne une tousse de cheveux sur le sommet de ta tête qui était ornée du croissant recourbé de la lune.

Cette forme du couple divin réuni est l'objet d'une grande vénération dans toutes les parties de l'Inde. Je rappellerai, parmi les images sacrées qui se trouvent dans les temples de l'île d'Elephanta, une statue colossale de dix-sept à dix-huit pieds de hauteur, représentant Çiva moitié homme et moitié femme, avec une seule poitrine (Voy. pl. 6 des Voyages de Niebuhr, tom. II, et Transactions of the liter. Soc. of Bombay, vol. I, p. 220).

Nous ne doutons pas que, dans la réunion de Çiva et de Pârvatî en un seul corps, ne soit personnifié le principe de la vie ou de la génération dans sa double nature, savoir : la nature active sous le nom de Purucha, et la nature passive sous celui de Prakriti. C'est bien là le principe fondamental du culte de la Nature. Les peuples de l'Orient et de l'Occident l'ont représentée sous la figure androgyne de Mylitta, d'Astarté, d'Aphrodite, de Vénus; on a cru la reconnaître dans les monuments figurés du culte de Mithra. Ce sujet a été l'objet des recherches de plus d'un savant. Nous nous donnons le plaisir de renvoyer à un ouvrage dont les premières livraisons viennent de paraître : Recherches sur le culte, les symboles, les attributs et les monuments figurés de Vénus en Orient et en Occident, par M. Félix Lajard, membre de l'Institut (Académie royale des inscriptions et belles-lettres) etc., avec un tableau lithographié et 30 pl. in-fol. gravées sur cuivre, au trait. On y trouvera tous les développements qu'une érudition très-étendue et une rare sagacité ont pu donner à une question qui occupe une place si importante dans l'histoire des religions et de la philosophie. Sir William Jones a remarqué le rapport que le nom de Vénus paraît avoir avec Bhavânî, autre nom de Pârvatî.

Accoutumé aux anomalies que présentent tous les systèmes de mythologie qui proviennent du culte de la nature morale et physique personnifiée, on n'est pas étonné de voir dans le Çiva-purana une représentation de ce dieu, différente de celle qui vient d'être mentionnée. Voici en quels termes il est invoqué au commencement de l'Uttara Khanda, ou de la dernière section de ce purana : « Salut à Çambhu dont « le côté droit a produit Vâgiçah (Brahma, maître de la parole), et le côté « gauche Vichnu, des bras duquel proviennent les Védas; qui est célé- « bré par les Munis fidèles qui chantent les Sâmavédas. Salut au dieu « dont la forme est inconnue à Indra et aux autres dieux, ainsi qu'aux « fils de Ditî, aux démons, et qui est le créateur, le conservateur et le « destructeur de l'univers. » (Tiré du manuscrit de la traduction anglaise de ce purana, qui se trouve dans la bibliothèque de la Société asiatique de Calcutta.)

Dans le Harivansa, Markandèya chante la gloire de Hari et de Hara (de Vichnu et de Çiva) unis à Brahma, tous confondus dans le saint yoga. (Trad. de M. Langlois, lect. CLXXXI, p. 245.)

SLOKA 3.

#### यशः कायः

Bhartrihari caractérise les poêtes victorieux en disant d'eux येषा नास्ति वर्षा : काये अर्गन्ति भये; ce que M. de Bohlen rend par ces mots : « quibus « nulla pro gloriæ corpore ex senectute et morte enata formido est, » tandis que M. Théodore Benfay pense devoir traduire ainsi : « quorum in « glorioso corpore nulla.... » (Voyez Jahrb. der Literatur für July, August, September 1835, p. 248.) Croyant pouvoir ici, comme dans le texte du Radjataranginî, rendre kâya par existence, je traduirai ainsi la phrase dont il s'agit : « (les poètes) qui, pendant leur glorieuse existence, ne « connaissent pas la crainte que peuvent causer l'âge et la mort. »

#### SLOKA 4.

Pour le sens étendu que les Hindus donnent au mot Kavi, voyez la Dissertation qui suit la traduction française du Râdjataranginî.

SLOKA 6.

## कथाँदैर्घ्यानुरोधेन

Les significations données dans le Dictionnaire de Wilson, au mot अनुरोध (déduit de अनु + हथ), ne sont pas épuisées par «the accom- » plishment of a desired object for another person, obligingness, ser-

« vice. » Sir William Jones traduit ce mot, dans le 105° sloka du livre Ier des Lois de Manu, par prohibition; M. Loiseleur-Deslongchamps par suspension. Ce mot a souvent le sens de अनुसार « rapport, relation, « conjonction », et celui de अनुसार « suite, conséquence. » En traduisant kathadâirghânurodhêna, « par suite du resserrement de l'étendue « d'un récit, » j'ai cru réunir le sens primitif du mot anurôdha avec le rapport à un abrégé dont il s'agit dans le texte. Ce dernier sens d'anurodha-est indubitable dans les sloka 73, 75, et 102 du livre IV.

SLOKAS 9 ET 10.

### युगलकं

Yugulaham. Ce mot indique l'union de deux slokas par le sens, et l'enjambement de l'un dans l'autre, que dans ma traduction en prose je n'ai pas cru nécessaire de marquer.

SLOKA 15.

## प्रशस्तिपट्टै:

Praçastipattaih. Les documents les plus authentiques sont les donations royales, des décrets, des annonces et d'autres actes écrits sur des tables de pierre ou sur des plaques de cuivre qu'on trouve assez souvent enterrées dans les champs ou placées dans les temples.

SLOKA 17.

## महाव्रतिन

Mahâvratî, dévôt, ascète, en général, est le nom particulier que les Djâinas donnent à un dévôt de la deuxième classe des Yatis ou des ascètes. La première est celle de Anuvrata, et la troisième celle de Nirvâna. (Voyez Account of the Jains by major C. Mackenzie, Asiatic Res. vol. IX, p. 249.)

SLOKA 21.

### संवादि

Ce mot n'est pas dans le Dictionnaire de Wilson, mais bien सवाद

« communication of intelligence, information, news, conformity, corres-« pondance, samenefs.» Ce sloka présente quelque difficulté dont une simple mention suffira peut-être.

#### SLOKA 23.

## मूर्द्वाभिषेक:

Littéralement: « ondoiement de la tête, » ou « baptême avec des eaux « sacrées qu'un roi doit recevoir avant de monter sur le trône. » Nous l'avons presque toujours traduit par « sacre, » quelquesois « baptême royal. »

#### SLOKA 24.

## ओत्रशुक्तिपुढैः

Littéralement : « par les cavités des conques des oreilles. »

#### स्पद्या

Je fais accorder ce mot avec taranginî, en le séparant de साङ्ग. L'édition de Calcutta, et tous les autres manuscrits que j'ai vus, portent स्पटसङ्ग, que j'aurais pu, et peut-être dû conserver; ce qui aurait très-peu changé le sens: «puisse ce fleuve des rois dont l'union est « claire..... » साङ्ग peut aussi se diviser en सा et अङ्ग, et signifierait: « ô « ami! »

#### SLOKA 25.

Il a été remarqué par M. Wilson, d'après Abulfazil, que le nom de Satîsara (lac de la femme vertueuse) indiquait que ce lac était consacré à Pârvatî ou Umâ, épouse de Çiva.

SLOKA 26.

# दुहिण

Druhina, Brahma, de दुइ blesser, et इनन् affixe. D'après cette éty-mologie le mot signifierait « le destructeur »; ou de दु « arbre, figurati- « vement le monde, » et इन् avec इन् affixe, न changé en ण, « des- « tructeur du monde. » (Wilson, Dictionnaire.) La dernière déduction peut se rapporter à l'idée religieuse du Nord, d'après laquelle l'homme

est un arbre; il est même appelé arbre par les dieux. La vie terrestre reverdit et fleurit comme cet arbre, dont le tronc tire sa nourriture de trois sources, la nuit, la terre et le ciel. (Voyez Symbolique, t. V, p. 349, 350, par J. J. Mone.)

### उपेन्द्र

Upêndra, nom de Vichnu ou Kriçhna, composé de उप « après », et de इन्द्र व Indra, né après Indra. » (Wilson, Dictionnaire.) Le mot upa a un sens plus étendu et signifie aussi « auprès, au-dessus, au-dessous, sem- « blable. »

### स्ट्र

Rudra, nom connu de Çiva. (Voyez ci-après, note du sloka 124.)

SLOKA 27.

## कश्यपेन

Kacyapa est le nom d'un personnage mythologique et historique sur lequel nous entrerons dans quelques développements, dans une dissertation jointe à notre traduction.

Le nom même peut se déduire de का a aller », qui, par le renforcement de l'a, devient काश «luire », et s'accorde avec l'étymologie de Kâçyapa, nom d'Aruna, ou de l'aube du jour personnifiée, et de काश्ययेव kâçyapêya, «fils de Kaçyapa, le soleil.» Kâçyapa peut aussi se résoudre en काश्य kaçya, «liqueur spiritueuse », et पः « buveur, « buveur de liqueur; » ce qui s'accorde avec स्रा surâ, qui, signifiant aussi liqueur, est le nom de la nymphe qui sortit de l'Océan lorsqu'il fut baratté par les dieux et les démons, ainsi qu'avec स्रः sura et स्रः sûra « divinité, soleil, serpent, » de पू châ, ou स्र sû, « posséder du pou- « voir, engendrer, produire. »

## कश्मीरा इति मण्डलं

Le pays de Kaçmîr.

Je me réserve de donner une petite esquisse géographique du Kaçmîr à la suite de ma traduction. SLOKA 28.

## उद्यद्वैतस्तनिष्पान्ददण्उकुण्डातपत्रिणा

Qui tient sur le bassin d'eau un parasol dont le bâton immobile est élevé sur la Vaitastà.

म्रातपन्नि ne se trouve pas dans le Dictionnaire de Wilson, mais bien म्रातपन्न signifiant « parasol. » Le mètre s'oppose à ce qu'on puisse lire म्रतपन्नेताा.

La comparaison d'une montagne à un bâton ou une perche est trèsfamilière aux Hindus. Ainsi l'Himâlaya est appelé मानद्यउ dans le 1er sloka du Ier livre de Kumâra Sambhava, poëme de Kalidasa:

## त्रस्युत्तस्यां दिशि देवतात्मा हिमालयो नाम नगाधिराजः। पूर्वापरी तोयनिधी विगान्धा स्थितः पृथिव्या इव मानदण्डः॥

Dans le pays septentrional est un être divin, le roi des montagnes, nommé Himâlaya, à l'orient et à l'occident baigné de l'Océan, debout comme une perche de mesure de la terre.

SLOKA 29.

L'édition de Calcutta, et le manuscrit de la bibliothèque de la Compagnie des Indes marqué 310, ont नामस्यो; le dernier a पोन et उत्कृति. J'ai changé le premier de ces mots en नामस्या, d'après le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta; le sens l'aurait d'ailleurs exigé.

### गौरी

Gâurî, autre nom de Pârvatî. Deux de ses fils sont mentionnés dans ce sloka, l'un sous le nom de गृह Guha; il est appelé ailleurs का निकेय Kârtikêya: cette dernière appellation est dérivée de कृतिका krittikâ, nom des Pléiades personnifiées, c'est-à-dire des six nymphes, ses nourrices, dont il suçait le lait de ses six bouches. Guha est le dieu de la guerre nommé aussi स्कन्द Skanda. L'autre fils de Gâurî est appelé tantôt नागमुखि Nâga-mukhi, ou celui qui est à face d'éléphant, tantôt Ganêça.

Nous citerons de l'Anandalaharî, poëme déjà mentionné, deux slokas, lesquels paraissent n'être que des amplifications de ce sloka de Kalhana:

समं देवि स्त्रन्दद्वीपवदनपीतं स्तनयुगं तवेदं नः स्वेदं कृतु सततं प्रश्रुतमुस्नं। यठालोक्या शंकाकुलितॡ्दयो हासजनकः स्वकुंभौ हेरंवः पितृशित हस्तेन झिटिति ॥ १२ ॥ ग्रमू ते वज्ञोजावमृतसमाणिक्यकल्सौ न सर्देहस्पदो नगपतिपताके मनिस नः। पिवंतौ तौ यस्मादिविदितवधूसंगम्सौ कुमारावद्यापि दिख्वदनक्रोञ्चदल्नौ ॥ १३ ॥

1. O déesse! que ton sein l' nous ôte toujours toute peine, ce sein abondant de lait, dont Skanda et le dieu qui porte une tête d'éléphant se sont abreuvés; ce sein à la vue duquel Ganêça, le père des ris, toucha rapidement ses élévations frontales, le cœur troublé du doute que tu ne te les fusses appropriées.

2. O toi, bannière du seigneur du mont, ce sein porte deux vasses formés de pierres précieuses et pleins de nectar; aucun doute ne s'élève là-dessus dans notre esprit: c'est pourquoi Ganêça, le dieu à tête d'éléphant, et Kartikêya, le dieu qui démolit des montagnes, ayant sucé ton lait, sont encore aujourd'hui des adolescents qui n'ont pas connu la jouissance de l'amour des femmes.

SLOKA 30.

## श्रद्भपळामुखै:

On compte neuf nidhis ou « trésors de Kuvêra, du dieu de la richesse, » qui sont Padma, Mahapadma, Çağkha, Makara, Katchtchhapa, Mukunda, Nanda, Nîla, Kharva. Les mêmes sont aussi personnifiés et révérés comme demi-dieux, qui servent de cortége à Kuvêra ou à Lakchmî, déesse de la prospérité. ( Dictionnaire de Wilson, sous nidhi.)

SLOKA 31.

### तार्ध्य

Nom de Garuda, fils de Kaçyapa et de Vinatâ, espèce d'oiseau qui est la monture et le drapeau de Vichnu, et qui dévore les serpents. Il est représenté presque comme un griffon, avec la tête et les ailes d'un aigle, le corps et les jambes d'un homme, et avec les serres d'un aigle. (Wil-

<sup>े</sup> समें स्तन्युगं, «æquale mamillarum jugum.»

ford's Geography of ancient India, As. Res., vol. XIV, p. 467.) Le Journal de la Société asiatique du Bengale, nº 73, pour janvier 1838, contient une image de Garuda de figure humaine, presque nue, ayant des ailes, un bonnet très-élevé, et des ornements ordinaires des Hindus.

L'origine et l'histoire des serpents et de Garuda sont traités dans le livre Astikam du Mahabharat, vol. I, p. 38-80, édit. Calc.

Cet être mythologique se mêle aux événements racontés dans le Harivansa (trad. de M. Langlois, vol. I, p. 11).

SLOKA 33.

### सन्ध्योरवी

Sandyâ, fille de Brahma, et aussi femme de Çiva. On lit dans le chapitre XII du Çiva-purana, que Brahma voulant un jour faire violence à sa propre fille Sandhyâ, elle se changea en biche. Le dieu, métamorphosé en cerf, la poursuivit à travers les cieux, jusqu'à ce que Çiva, qui les avait aperçus, eût séparé d'un coup de flèche la tête du corps de Brahma. Alors celui-ci quitta sa forme d'animal, et rendit hommage à Çiva. La flèche de ce dieu est encore dans le ciel, dans la constellation d'Ardrâ, la sixième maison lunaire, et la tête du cerf, dans la constellation de Mrigaçiras, la cinquième maison lunaire. Sandhyâ habite le ciel. (Tiré d'un manuscrit de la traduction anglaise du Çiva-purana, dans la bibliothèque de la Société asiatique de Calcutta.) Sandhyâ est aussi le crépuscule personnifié.

SLOKA 34.

## ज्वालामुजवनै:

J'ai cru pouvoir traduire vanâih, dont le sens ordinaire est forêts, par nombreux. Comme vana signifie aussi cascade et fontaine, on pourrait peut-être traduire le mot composé par « des fontaines aux bras « de feu , » désignant ainsi les sources chaudes jaillissant de la terre. Il s'agit de l'une de ces fontaines dans les slokas subséquents. En outre le terrain de Kaçmîr est en beaucoup d'endroits imprégné de naphte et d'autres matières combustibles.

SLOKA 35.

## भेटगिरः शृङ्गे

Je n'ai rien trouvé relativement au mont Bêda malgré mes recherches, auxquelles j'ai été vivement excité par l'ingénieux rapprochement qui m'a été suggéré par M. E. Burnouf, du nom de ce mont avec celui de Beda que portaient les Mongols avant Gengis-khan. Ce nom dérive peut-être de udbêda même, ou de l'éruption de Gangâ.

## गङ्गोद्धेद

Le nom de Gangâ peut se donner à une rivière en général; mais comme il est évident qu'il s'agit ici d'une montagne et d'un lac dans le territoire de Kaçmîr, nous croyons pouvoir prendre la Gangâ, mentionnée dans ce sloka, pour la Gangâ Kichên qui traverse les montagnes limitrophes de la partie nord-ouest du pays.

Au milieu de ces montagnes se trouve un grand lac sacré dans lequel les habitants jettent les cendres des morts; ils croient leur assurer par là le passage au séjour des dieux. Notre auteur détermine si peu la situation des lieux, que nous ne saurions dire s'il s'agit, dans ce sloka, de ce même lac ou d'un autre, attendu qu'il y en a plusieurs dans ce pays de montagnes.

Quant à la forme d'oie ou de cygne, sous laquelle est vue la déesse sur ce lac, nous remarquerons que, d'après le récit des voyageurs modernes, un grand nombre de canards et de cygnes arrivent, au mois de mai, du pays plus froid du Tibet, et s'abattent sur les rivières et sur les lacs des vallons plus chauds du Kaçmîr.

On voudra bien se rappeler cette remarque au sloka 270 de ce livre, où est mentionné un lac couvert d'oies rougeâtres.

J'ajouterai, relativement à इस qui, signifiant proprement oie, se traduit communément par cygne, qu'il y a trois sortes de hansa: le radja hansa, le mallikâkcha hansa et le dhartarâchtra hansa. Ce dernier est peut-être d'une autre famille, et s'approche le plus du cygne européen, quoiqu'il soit beaucoup plus grand, ayant, lorsqu'il est debout, presque cinq pieds de hauteur; c'est un oiseau de passage qui aime à se percher sur les arbres. (Voy. Das alte Indien, par M. de Bohlen, I' Theil, Seite 192.)

#### SLOKA 38.

Ce pays a conservé sa réputation de sainteté jusqu'à des temps modernes. Abulfazil, le savant visir de l'empereur Akbar, dit en 1582 : « Les Hindus considèrent tout le Kaçmîr comme un pays sacré;

« quarante-cinq lieux y sont consacrées à Mahadêva ou Civa, soixante-

« quatre à Vichnu, trois à Brahma, et vingt-deux à la déesse Durga,

« l'épouse de Mahadêva. En sept cents endroits différents se trouvent des

« figures sculptées de serpents qu'ils vénèrent aussi. » (Ayeen-akberry, translated by F. Gladwin, vol. II, p. 137.)

Il résulte de ce récit que le culte de Vichnu a dans le cours des temps, prévalu sur celui de Çiva, qui, à l'époque de notre histoire, paraît avoir été prédominant.

Adi kêçava, ou le Krichna primitif. Cette désignation, que je ne me rappelle pas avoir trouvée ailleurs, semble avoir trait à une antiquité plus haute que celle que quelques auteurs ont voulu accorder à Krichna.

Il y a eu plusieurs Krichnas. On lit dans le chapitre xxxiv du livre V du Vichnu-purana, qu'il y a eu de faux Krichnas; et Pâundraka, roi de Benarès, est cité comme s'étant arrogé le titre de Vâsudêva. Voyez aussi Mahabharat, liv. II, Sabhaparva, v, 584, t. I, p. 329, édit. Calc.

# डा०кंग ३९. **प्**ण्यवले:

D'après le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta, ce mot est substitué à मुख्यवली, qui se trouve dans l'édition de Calcutta et dans le manuscrit n° 310 de la bibliothèque de la Compagnie des Indes.

Ce sloka rappelle les mots de l'historien persan Chérif-eddin qui dit de Kaçmîr : «Le ciel, qui le défend, lui rend inutiles l'armure et les « hauts remparts, comme dit un célèbre poëme arabe qui porte le nom « de Bordah. » (Cité par M. Ch. Ritter Erdkunde, Asien, vol. II, p. 1124.)

#### SLOKA 40.

La description de la ville moderne de Kaçmîr se trouvera ci-après dans mon esquisse géographique.

### तीरास्पढा

Tiraspada. Des pentes ou des escaliers au bord d'une rivière, pour faciliter la descente à ceux qui veulent se baigner ou chercher de l'eau, sont d'une grande importance dans toute l'Inde. Les bains couverts et flottants le long du rivage ont toujours fait les délices des habitants de Kaçmîr.

SLOKA 43.

## गौरीगुरु

Gâuriguru. Le guru ou père de Gâuri est Himavat.

SLOKA 44.

J'ar cru devoir ajouter tous, par des raisons qui seront développées dans la dissertation sur la chronologie de la chronique de Kaçmîr.

SLOKA 47.

## ग्रह्म्बन्द्रिका

Littéralement : « clair de lune égal au jour. »

SLOKA 48.

### **ऋषष्ट्रप्रिकामन्द्रशतद्वाविंशतिं**

Littéralement: « soixante-huit au-dessus de deux mille deux cents « ans. » En écrivant de droite à gauche les chiffres qui dans le texte sont indiqués de gauche à droite, on obtient 2268. Ce nombre se trouve, en comptant les années des règnes depuis Gonarda I jusqu'à Yudhichthira l'Aveugle, inclus, savoir: 1266 + 1002 = 2268. Voyez là-dessus ma dernière note de ce livre, et celle que j'ai placée après la 3° période dans la Table généalogique et chronologique, t. II.

#### SLOKA 50.

Ce sloka a exercé la sagacité de M. A. G. de Schlegel, comme on le voit dans sa Lettre à M. Horace Hayman Wilson, pag. 148; mais avant que cette lettre ne fût parvenue dans l'Inde, on avait déjà imprimé à Calcutta les premières feuilles du Râdjataranginî, et fait subir aux vers sanscrits cités par M. Wilson, dans ses extraits de cette histoire du Kaçmîr, quelques-unes des corrections que, de son côté, M. de Schlegel avait suggérées. Ma traduction des premiers livres de cet ouvrage, faite sur l'édition de Calcutta, était assez avancée, et il m'a semblé que je pouvais me dispenser de faire au texte original du sloka 50 la correction proposée par M. de Schlegel.

Ce savant dit avec raison que tout le système chronologique de Kalhana est contenu dans les neuf slokas compris entre le 50° et le 59°, et qu'il est assez compliqué. Pour saisir le sens de ces neuf slokas, il faut, l'auteur ayant écrit son livre l'an 1148 de notre ère, ajouter à ce nombre 1148 les années du règne de chaque roi, comme il les compte, et les 653 ans, qui, d'après lui, s'étaient écoulés depuis le commencement du Kâliyuga, jusqu'à l'avénement de Gonarda I<sup>er</sup>, contemporain de Yudhichthira; déduisant ensuite du total qui résulte de cette addition le nombre des années qui s'écoulèrent depuis le commencement du Kaliyuga, c'est-à-dire depuis l'an 3101 avant J. C. jusqu'au temps de l'auteur, on ne trouvera point de reste. Je donnerai ce calcul dans la note relative au sloka 56.

Quant à la construction de ce sloka très-important, si elle reste toujours un peu embarrassée, comme le dit M. de Schlegel après avoir proposé d'y faire un changement, je pense que c'est seulement parce que l'idiome sanskrit admet, plus qu'aucune autre langue, la faculté de faire des éllipses et celle d'opérer la disjonction des membres d'une phrase. Tout ce qui a rapport à un sujet est employé au même cas grammatical, et le commentateur et le traducteur doivent non-seulement trouver la liaison des mots, quelque éloignés qu'ils soient l'un de l'autre, mais aussi suppléer ceux qui sont nécessaires pour compléter le sens et pour le rendre intelligible dans une traduction.

Je joins तहिवार्जितात् भुकात् कालात् : je rapporte तद् à वर्यान् , dans le premier demi-sloka, ou à la somme de la durée de règnes de tous les rois antérieurs, et je traduis aussi littéralement qu'il m'est possible : « Com- « putando annos regum assumptà supremà potestate recensitorum, et « illorum annorum deductione factà ab elapso tempore Kaliyugi, reliquum « nimirum nullum est. »

Ni le sens, ni la contexture de la phrase ne s'opposerait à ce qu'on traduisit: « et ab illis annis deducto elapso tempore Kaliyugi. » Dans ce cas, नद् aurait le sens de en que, joint à un autre mot, il a communément; et nous n'aurions qu'à ranger autrement les détails du calcul. (Voyez ci-après la note du sloka 56.)

#### SLOKA 52.

L'ère de Çaka commence 78 ans après J. C.; en y ajoutant les 1070 ans mentionnés dans le sloka, on a pour l'époque à laquelle écrivait l'auteur, l'année 1148 de notre ère, la vingt-quatrième année de l'ère kaçmîrienne, et 1148 + 3101 = 4249 du Kaliyuga.

SLOKA 53.

Si l'on déduit des 2330 ans qui sont énoncés dans le sloka les 1148 années que nous donne le calcul ci-dessus, l'avénement de Gonarda III se trouve placé à l'an 1182 avant J. C.

#### SLOKA 54.

Dans l'ensemble du texte original, on ne trouve énumérés que cinquante rois kaçmîriens et trois rois étrangers. En admettant, d'après ce sloka, que leur règne comprend la période de 1266 ans, il faut placer Gonarda I<sup>er</sup> en l'an 2448 avant J. C.

SLOKA 55.

## उच्चार् संहिताकारै:

Je crois ne devoir rien changer dans le texte. La leçon proposée par M. de Schlegel (voyez sa Lettre à M. A. H. Wilson, page 149), वार्क्सिह्ताचार्येर्व, très-recommandable sans doute, ne se trouve dans aucun des manuscrits que j'ai vus, quoique le passage du sloka suivant soit réellement dans l'ouvrage de l'astronome Varâha Mihira. (Voyez As. Res., vol. IX, p. 358.)

### चित्रशिलण्डि

Tchitraçikhandi. Les sept Richis, dans la constellation de la grande Ourse, sont: Pulâha,  $\alpha$ ; Kratu,  $\beta$ ; Atri,  $\gamma$ ; Pulastya,  $\delta$ ; Angiras,  $\epsilon$ ; Vaçichta,  $\zeta$ ; (et près de lui une petite étoile, Arundatî, sa femme); et Maritchi, n.

Le mouvement des sept étoiles dont il s'agit ici doit s'accomplir en 2700 ans, par les 27 maisons lunaires; quelques astronomes indiens se refusent à l'admettre; d'autres le concilient avec les Puranas et les Sanhitas en le représentant comme le mouvement de sept divinités invisibles. (Voy. sur ce sujet: As. Res., vol. IX, Chronology of the kings of Maghada, by Wilford, p. 83, 85;—On the Indian and Arabian divisions of the Zodiak, by H. Th. Colebrooke esq., p. 358-364.)

SLOKA 56.

#### मधा

Maghà est la troisième maison lunaire,  $\alpha$ ,  $\gamma$ ,  $\zeta$ ,  $\eta$  et  $\upsilon$  Leonis. (Wilson, Dictionnaire.)

Quelques Hindus veulent se servir du mouvement supposé des sept Richis pour déterminer, comme dans ce sloka, le règne de Yudhichthîra par Magha; le Vichnu-purana nomme une autre maison lunaire pour fixer le commencement du Kaliyuga, qu'il fait coıncider avec la mort de Krichna (voyez liv. IV, sect. xxiv, sl. 36-37).

## प्रवास्यन्ति यदा चैते पूर्वषाठां मर्ह्षयः। तदा नन्दात् प्रभृत्येष कलिर्वृद्धिं गमिष्यति ॥ ३६ ॥ यस्मिन् कृष्णा दिवं यातस्तस्मिन्नेव तदाङ्नि । प्रतिपन्नं कलियुगं तस्य संस्था निवोध मे ॥ ३९ ॥

36. Quand les Maharchis atteindront Purvachatha (le vingtième astérisme lunaire, δ Sagittarii), alors, à partir de Nanda <sup>1</sup>, le Kaliyuga prendra son cours.

37. Quand Krichna monta au ciel, ce même jour commença le Kaliyuga; apprends-en de moi la détermination.

Quoi qu'il en soit de ces différents computs, les deux époques, celle du règne de Yudhichthira, contemporain de Krichna, et celle du commencement du Kaliyuga, peuvent bien être considérées comme indépendantes l'une de l'autre, ainsi que l'a fait Kalhana. Les données de cet historien ont d'ailleurs le mérite de s'accorder entre elles.

Ainsi nous avons placé l'époque de Kalhana (sl. 52) à l'année 4249 du Kâliyuga.

En rétrogradant de Kalhana jusqu'à Gonarda III

(sl. 53), nous trouvons...... 2330 ans.

De Gonarda III jusqu'à Gonarda Ier (sl. 54)... 1266

De Gonarda Ier jusqu'au commencement du Kâ-

liyuga (sl. 51)..... 653

Somme totale..... 4249, ci 4249

Point de reste (sl. 50).

Déduisant, pour l'époque de Kalhana, après J. C. (sl. 52). 1148

Il reste, pour la date du commencement du Kâliyuga... 3101 avant J. C.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nanda est le nom du père nourricier de Krighna, ainsi que d'un prince, fils de Mahanandi, qui eut huit fils appelés Nandas : ce que je remarque parce que, d'après un manuscrit du Dékan, dans la collection du col. Mackenzie, le Kaliyuga commença à partir du règne des rois appelés Nandas. Voy. Appendice du Mahavansa de l'honorable M. Turnour, p. LXXXI.

| On | arrive au | même | résultat | par le | calcul | suivant: |  |
|----|-----------|------|----------|--------|--------|----------|--|
|----|-----------|------|----------|--------|--------|----------|--|

| Du commencement du Kâliyuga jusqu'à Gonarda Ier, le contemporain de Yudhichthira (sl. 51) |                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| De Yudhichthira jusqu'au Çaka (sl. 56)                                                    |                  |
| Total des années depuis le commencement du Kaliyuga jusqu'au Çaka                         |                  |
| Déduisant les années du Çaka après J. C                                                   | 78               |
| Il reste, pour la date du commencement du Kâliyuga                                        | 3101 avant J. C. |

En adoptant la seconde version du sloka, nous placerons les éléments du calcul comme il suit :

| De l'époque de Kalhana jusqu'à Gonarda III                 | 2330 ans. |
|------------------------------------------------------------|-----------|
| De Gonarda III jusqu'à Gonarda Ier,.                       | 1266      |
| De Gonarda I $^{\rm er}$ jusqu'au commencement du Kâliyuga | 653       |
| De l'époque de Kalhana jusqu'au Kâliyuga                   | 4249      |
| Du Kâliyuga jusqu'à l'époque de Kalhana 1                  | 4249      |
| Déduction faite, point de reste                            | 0000      |

La chronologie de l'histoire du Kaçmîr sera traitée dans une dissertation séparée.

#### SLOKA 58.

### गारूत्मत

Gârutmata, l'émeraude. Selon la croyance populaire, le joyau ici mentionné est produit par le phlegme qu'expectore Garuda, dont le nom est aussi Gurutmat. (Wilson, Dictionnaire.)

### SLOKA 59.

Par ce sloka et par les quinze suivants l'histoire du Kaçmîr se lie avec celle de l'Inde, ainsi qu'avec l'histoire de Kriçhna et de ses alliés, et semble présenter quelques points de synchronisme dont je m'occuperai plus loin. Cependant ni le nom de Gonarda, ni celui de son fils Dâmodara ne se trouvent dans le Mahâbharata; mais Gonarda est nommé dans le Harivansa, poëme auquel un caractère de sainteté paraît être attaché,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voyez la note du sloka 52.

au moins dans le pays de Nepal, où les plaideurs, dans les causes civiles, prêtent sur un exemplaire du Harivansa le serment requis. (Voy. Journal of the R. A. Soc. of Great Britain and Ireland, n° II, pag. 270.) En effet, nous y lisons (trad. de M. Langlois, tom. I, lect. cx, p. 386), que Djarasandha, parmi les alliés nombreux qu'il conduit au siège de Mathurà (ville de la province d'Agra), compte aussi le roi des Gàndhàras, voisin de Kaçmir. Voulant donner l'assaut à la ville, il les harangue, et après leur avoir dit: « Que les princes placés suivant mes ordres, autour de la ville, « attaquent rapidement le côté qui leur aura été assigné, » il ajoute:

## मद्रः कलिङ्गाधिपतिश्चेकितानः सवाल्हिकः। कश्मीरराजा गोनर्दः करुषाधिपतिस्तवा॥ ३६॥

Manusc. appartenant à M. E. Burnouf, fol. 211 a.

Les rois de Madra et de Kalinga, de Tchêkitâna, avec les Bâhlicas, Gonarda, roi de Kaçmîr, le souverain de Karucha, Druma, Kimpurucha et les montagnards, seront chargés d'assaillir la porte occidentale.

(Trad. de M. Langlois, t. I, lect. cx1, p. 388.)

La xcıı\* lecture donne la description de la déroute de Djarasandha, qui, au moment où il allait tomber sous les coups de Rama Baladèva, est sauvé par une voix céleste qui arrête le vainqueur, parce que ce n'était pas de lui que le roi de Magadha devait recevoir la mort. Djarâsandha se retire, mais ce n'est que pour livrer aux Vrichnis d'autres combats, dont on compte dix-huit. Le récit de sa mort se trouve dans le Mahâbharat, liv. II, Sabhaparva, t. I, p. 336-344, édit. Calc. et dans la section 1xx11 du livre X du Bhâgavata-purâna.

Gonarda, pour la seconde et dernière fois, est encore nommé dans le Harivansa lorsque Djaràsandha attaque la montagne de Gomanta (trad. de M. Langlois, lect. cxvIII, t. I, p. 420). Le même poëme nous apprend ailleurs que le roi de Kaçmîr assista à un conseil tenu par des rois avec Bhichmaka, mais il nous tait le nom de ce prince.

शाल्वः सौभपितश्चेव महाकूर्मश्च पार्धिवः। क्रथकेशिकमुख्याश्च नृपाः प्रवावंशजाः॥ ७॥ वेणुधारिश्च राजर्षिः काश्मीराधिपितस्तथा। राते चान्ये च वह्वो दित्तणापिथका नृपाः॥ ८॥

Fol. 257 a.

Çâlvá, souverain de Sâubha, le roi Mahâkûrma, d'autres princes de noble race, tels que Kratha et Kâiçika, le râdjarchi Vênudhari, le monarque de Kaçmîra, et avec eux beaucoup de rois des provinces méridionales.

(Trad. de M. Langlois, t. I, lect. 108, p. 461.)

Dans le texte du *Harivansa*, il n'est question ni de la mort de Gonarda, ni celle de son fils Damòdara.

C'est le Râdjatarangini seul qui nous apprend que Krichna disposa jadis de la succession au trône de Kaçmîr.

SLOKA 59.

### कंसारे:

« De l'ennemi de Kansa. » Kansa fut roi de Mathura, qui était la capitale du royaume de Yadavas; il détrôna son père Ugrasêna, et usurpa l'empire. Terrifié par une prophétie qui portait qu'un des fils de Dêvakî, sa sœur cadette, mariée à Vasudeva, devait le tuer, il exigea qu'on lui livrât six de ses neveux, immédiatement après leur naissance, et les fit mettre à mort. Mais Krichna vint au monde; c'était Vichnu même, incarné dans une mortelle; il vécut, préservé miraculeusement malgré toutes les tentatives faites pour le détruire; il vécut et tua le tyran de sa famille et du royaume. Victorieux, non-seulement il délivra de leur prison ses parents, mais il descendit dans les régions inférieures pour en ramener ses frères, qui, après avoir goûté le lait de leur mère, furent élevés au ciel. Voyez le Çrî Bhagavat, liv. X, sect. 44 ¹.

SLOKA 60.

### कालिन्धाः

Kâlindî est un nom de la rivière de Yamunâ (le Djumna moderne), ainsi nommée de Kalindi, montagne de l'Himâlaya, où elle a sa source.

## यादवीकृसितैः

Yâdavî hasitâih. J'ai pris yâdavî pour une femme quelconque de la race

<sup>1</sup> Tout ce purana est, à mon avis, écrit dans le style le plus élégant qu'on puisse trouver dans les écrits des Hindus. Nous ne pouvons qu'appeler de nos vœux la publication prochaine du texte sanscrit ét de la traduction française de cet ouvrage très-important, dont M. E. Burnouf s'occupe depuis longtemps.

de Yadu, dont Kriçhna descendait, et à laquelle il devait le nom de Yâdava. Mais Yâdavî est aussi un des noms de Durgà, qui est appelée encore Vidjayà, déesse de la victoire; et on pourrait peut-être traduire: « par la dérision de Yâdavî. »

SLOKA 61.

### लाङुलध्वजः

Rama, ayant une charrue pour étendard, appelé aussi Balarama, est le frère aîné de Kriçhna, et la dernière de trois incarnations nommées Râmas.

#### SLOKA 62.

La guirlande du choix, longtemps suspendue dans la main de la fortune victorieuse, se flétrit dans l'incertitude de la victoire.

On me permettra de relever la beauté de cette image, par laquelle Kalhana représente la longue incertitude d'un combat entre deux héros, également braves et habiles. Que l'on se souvienne qu'anciennement, dans l'Inde, une femme pouvait, entre plusieurs compétiteurs, choisir elle-même un époux en lui jetant au cou une guirlande de fleurs; et l'on comprendra facilement pourquoi notre poëte nous montre la deesse de la victoire, tenant sa main suspendue, indécise entre les deux combattants, jusqu'au moment où elle n'a plus à leur donner qu'une guirlande flétrie, prix d'une longue lutte et d'une victoire pénible. Ce passage nous rappelle la balance d'or dans laquelle Zeus pèse le sort des Grecs et des Troyens combattants (Iliade, ch. VIII, v. 69-74), ou le sort d'Achille et d'Hector (Iliade, ch. xx11, v. 209-212), ou enfin celui d'Énée et de Turnus (Énéide, ch. x11, v. 725). Si l'image d'Homère est plus majestueuse, celle de Kalhana paraîtra peut-être plus gracieuse; toujours a-t-elle l'avantage d'être neuve pour nous, et de faire allusion à un des anciens usages des Indiens.

#### SLOKA 66.

Sur les Gândhâras, on peut consulter la dissertation que j'ai jointe à ma traduction. Il est évident, par le texte même, que les Gândhâras dont il s'agit ici habitaient le pays voisin de l'Indus; nous ajouterons qu'en général les Gândhâras mentionnés dans cette histoire occupaient une partie du Pendjâb.

SLOKA 67.

L'édition de Calcutta porte संभारात् ; j'ai préféré la leçon du manuscrit de la Société asiatique de Calcutta , où on lit संरम्भात् .

SLOKA 68.

### विद्यति स्म पतिम्बरा

L'épouse fut tuée.

Je n'ai rencontré nulle part cette troisième personne du présent singulier du verbe ह्न् , qui régulièrement la fait हन्ति. La particule sma la caractérise suffisamment, et lui donne la signification du temps passé. Le sens cependant paraît certain et je m'abstiens de toute correction.

## युपुरन्ध्रीणां

On peut diviser de deux manières ce mot composé: 1° च , dyu, ciel + चुन्न्यामा; purandhrînam. Ce dernier mot signifie, d'après le Dictionnaire de Wilson, « a woman whose husband and children are living, » de चु « the « body, » et ध « to uphold ». Cette signification ne s'allie pas bien avec le premier membre dyu, ciel. 2° dyupur, ville céleste, — andhrî (de andhra, chasseur, du Dict.), chasseresse, nous aurons: « chasseresses de la ville « céleste; » ce qui ne paraît pas d'abord plus satisfaisant que l'autre sens, mais ce qui cependant se trouve parfaitement constaté et expliqué dans le livre 11 par les dix slokas du 101° au 111° de notre histoire. Les yôghinîs, qui forment une classe de divinités inférieures, recomposent et font revivre le squelette d'un mort, qu'elles choisissent pour leur chef. Ce sont là les dyupurandhrîs (si toutefois la leçon est correcte), qui font choix des époux parmi les Gândhâras tués dans le combat. Je reviendrai sur les yôghinis dans mes notes du livre II, sl. 100.

#### SLOKA 69.

Ce sloka se distingue par l'allitération que les poëtes hindus aiment beaucoup, et dont Kalhana n'a fait qu'un trop fréquent usage. *Tchakra* est répété quatre fois.

SLOKA 71.

### मधुसूर्न:

« Destructeur de Madhu , Krichna. » (Voy. ci-après la note du sl. 262.)

SLOKA 72.

### काश्मीराः

Je prends ce mot pour le vocatif pluriel, comme il peut signifier également ou le pays ou ses habitants, et j'acquitte Kalhana d'un jeu de mots dont il eût été coupable par rapport à Parvatî. Voyez As. Res. t. XV, p. 16.

Krichna rappelle, mais ne cite pas textuellement la loi de Manu, liv. VII, sloka 8, qui probablement est très-ancienne dans l'Inde.

## बालोऽपि नावमन्तव्यो मनुष्य इति भूमिप:। महतीदेवता स्त्रोषा नारूपेण तिष्ठति॥

On ne doit pas mépriser un monarque, même encore dans l'ensance, en se disant: «C'est un simple mortel, » car c'est une grande divinité qui réside sous cette forme humaine.

(Trad. de M. Loiseleur Deslongchamps.)

SLOKA 76.

Il n'est pas sans importance, par rapport aux généalogies, de faire remarquer que c'était l'usage parmi les Kaçmîriens, et probablement parmi les Hindus en général, au moins dans les grandes familles, de donner à un petit-fils le nom de son grand-père.

SLOKA 81.

### चामर्महत्

Le tchâmara est la queue à longs poils d'un bœuf appelé tchamarya, et yâk (bos graniens), qui se trouve dans les montagnes du Tibet et de l'Hindostan. On en fait usage pour s'éventer et pour chasser les mouches. Le manche en est souvent d'or et richement orné de pierres précieuses. Le tchâmara sert aux personnes d'un haut rang, et même il est considéré comme un emblème de royauté. Kâlidâsa, dans son poëme intitulé Kumâra sambhava, ch. 1, sl. 13, représente les bœufs sauvages, dans leur état de liberté, rendant hommage à la royauté du mont Himavat, en agitant leurs queues:

लाङ्क्लिविद्येपविसर्पिशोभौ इतस्ततम्बन्द्रमगेचिगौरैः। यस्यार्थयुक्तं गिरिग्राजशब्दं कुर्वन्ति बालव्यजनैम्बमर्यः॥ Là les tchamaryas (bœus sauvages) proclament les louanges du roi des monts, conformément à sa dignité, par les ventilations de leurs longs poils qui, blancs comme les rayons de la lune, resplendissent sur leurs queues étendues et agitées dans toutes les directions.

#### SLOKA 86.

Le nombre exagéré des maisons n'étonne pas quand on sait combien peu d'importance les Hindus attachent communément aux zéros à la fin d'un nombre; aussi ajoutent-ils souvent une unité significative à la file des zéros, pour en arrêter la valeur. C'est ainsi que Randjit singh, roi de Lahore, fit donner tous les jours à M. Victor Jacquemont, son hôte, 101 roupies, pour qu'il n'en reçût ni 10 ni 1000. «Lôlôra, dit M. Wilson « (As. Res. t. XV, p. 17), est peut-être le Dorron ou Lorron de Forster « (II, 5). Refiaddîn et Mahomed Azim disent que Loulon ou Lolot était « une place populeuse dans le Perganna de Camradj, ou dans la division « occidentale de Kaçmîr. » Ayeen Acberry, II, 162.

#### SLOKA 88.

Agrahâra est le nom de tout terrain ou de tout village particulièrement affecté aux brahmanes. Dans le sud de l'Inde, où les anciennes mœurs et les institutions des Hindus se sont conservées très-purement jusqu'à nos jours, on ne trouve presque pas d'endroit sans un agrahâra habité par des brahmanes seulement.

SLOKA 90.

## **बागिबुनमुषयोः**

Khâgi et Khunamucha, nommés Cacapur et Gâumolia dans le temps des écrivains mahométans (As. Res. t. XV, p. 17).

#### SLOKA 92.

Les auteurs hindus se plaisent à employer les jeux de mots à double sens. Le sloka dont il s'agit ici en fournit un exemple qui n'a pu être reproduit dans ma traduction. मन्यु, manyu, signifie sacrifice et orgueil; c'est pourquoi Kalhana met en contraste प्रातमन्यु, çatamanyu (maître de cent sacrifices), qui est un des surnoms du dieu Indra, avec प्रान्तमन्यु çantamanyu, agant pacifié son orgueil, ou maître de son orgueil. गोत्र gotra, a le double sens de montagne et famille; de là un autre contraste: गोत्रमित् gô-

trabhit (fendant, divisant les montagnes), autre surnom d'Indra, et मोत्रा चिण: gôtrarakchinah (conservateur de familles).

On rencontre souvent la légende mythologique d'après laquelle les montagnes auraient eu jadis des ailes, au moyen desquelles elles pouvaient se transporter d'un lieu à un autre, et se faire la guerre entre elles. jusqu'à ce qu'Indra, le dieu du tonnerre, dont la foudre avait cent carreaux, les eût, par ses coups, privées du pouvoir de voler, pour rassurer les Richis, les dieux et les hommes qui craignaient leur chute (Ramayana, liv. V, Sundarakanda), et pour donner une solidité permanente à la terre, en fixant les montagnes à la place qui leur était assignée. (Harivansa, lect. cxxv, t. II, p. 385, trad. de M. Langlois.) C'est pourquoi, outre le surnom de gôtrabhit, Indra a celui de पन्नहित् pakchatchhit (coupeur d'ailes); mais comme pakcha signifie aussi armée, force, tribu, classe, etc. etc., ce dernier surnom s'expliquerait plus naturellement par destructeur des armées, des forces, des peuplades, des classes, qualification attribuée à plus d'un dieu. Pakchatchhit peut donc avoir eu primitivement, dans la légende d'Indra, cette dernière signification; et par suite du double sens qu'a le mot pakcha, il peut aussi avoir été, plus tard, rapporté à la fable des ailes de montagnes coupées, s'il ne l'a pas même suggérée.

Cette légende aussi a été expliquée comme un mythe typique de l'action des anciens volcans, qui sont éteints depuis longtemps, mais dont on reconnaît encore aujourd'hui des traces dans plusieurs endroits de l'Inde. (Voyez la trad. de Bhartrihari par M. de Bohlen, notes, p. 189.) Qu'il est vaste le champ des conjectures auxquelles se prête une mythologie qui, dans ses conceptions fantastiques, embrasse l'histoire du ciel et de la terre!

SLOKA 93.

#### दरद्

Darad. C'est le nom d'un pays limitrophe du Kaçmîr; j'en parlerai ci-après dans mon esquisse géographique de ce pays.

### विहार

Vihâra. Le vihâra est un édifice qui appartient aux Bâudhas ou aux Djâinas. Voici les renseignements que j'ai reçus à Calcutta sur ce mot; je les dois à la complaisance de mon respectable ami, M. Csoma de

Körös qui, soutenu par l'admirable dévouement avec lequel il poursuit l'accomplissement de la tâche scientifique qu'il s'est proposée, est parvenu à se rendre maître de la langue et de la littérature tibétaine comme, jusqu'à présent peut-être, ne l'avait fait aucun autre Européen.

Le mot sanscrit vihâra se rend en tibétain par g,tsug-lag-khang, et signifie « un salon, un auditoire, une bibliothèque, un temple, où se con« servent des livres et des images, et où ont lieu des lectures, des discus« sions et des cérémonies religieuses. » Ce mot, dans toute l'étendue de son sens, répond aussi chez nous à celui de gymnase, de collége, d'académie, d'université et de séminaire. L'expression générale pour un couvent ou pour une demeure de personnes religieuses, est en tibétain d,gon-pa, et coincide avec ce qu'on nomme vihâra dans le pays de Népal. Voyez aussi sur ce sujet: Transactions of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, t. II, part. 1; B. E. Hodgson's Shetch of Buddhism, ouvrage qui est accompagné de représentations graphiques de vihâras et de différentes sortes de tchâitya, act.

En général vihâra se dit d'une suite d'édifices contigus à deux étages, formant un carré qui renferme un espace ouvert, au milieu duquel se trouve le sanctuaire appelé tchâitya. Voyez aussi As. Res. t. VII, p. 424.

Je conserverai le nom de vihâra dans la traduction et le rendrai quelquefois par temple.

#### SLOKA 100.

« De partager le trône avec Indra » est un lieu commun panégyrique, qui s'emploie en parlant des rois. C'est ainsi que dans le Bhatti Kavya, poëme sur les actions de Rama, il est dit (liv. I, sl. 3) : « le roi Daçaratha siégea avec Indra, le dieu qui divise les « montagnes, » गोत्रभोदाध्यवत्मीत्. Dans le Raghuvansa (liv. I, sl. 26, etc., etc.), le monarque Dilîpa et Indra, tous deux, par un accord mutuel, tenaient les deux mondes, le ciel et la terre, सम्बाधिनमधेनोभो द्धतुर्भवनदुर्य.

सूत्राम sûtrâma (ou सुत्राम sutrâma), Indra; de सु su, bien, et त्रे trâi, préserver.

#### SLOKA 101.

Açôka est un nom célèbre dans l'histoire du buddhisme, et je me réserve d'entrer ultérieurement dans quelques détails sur ce personnage. Je ferai remarquer seulement ici, que le buddhisme de Kaçmîr se montre, dans le Râdjataranginî, très-conciliable avec une vénération particulière pour Çiva: la contradiction que M. de Schlegel (Lettre à M. Wilson, p. 152) croit trouver dans le récit de Kalhana, par rapport à Açoka, Buddhiste et adorateur de Çiva, n'est donc qu'apparente.

Quant à la généalogie d'Açoka, obscurément tracée dans ce sloka, elle a besoin d'explication.

Arrêtons-nous d'abord au nom de Çakuni, qui n'a pas été mentionné auparavant. A ce sujet, je n'omettrai pas l'ingénieuse supposition qui m'a été communiquée par M. Wilson, d'après laquelle Çakuni étant presque synonyme avec Suparna (surnom de Garuda), l'un et l'autre de ces deux noms signifiant oiseau, le nom de Suvarna, dans le sloka 97, pourrait bien être changé en Suparna pour se rapporter au sloka 101. Le premier nom, il est vrai, paraît, pour ainsi dire, motivé par le caractère de distributeur d'or qui est attribué à ce roi; mais ce caractère même aurait pu donner lieu à ce petit changement d'une seule lettre dans le mot, par flatterie envers le prince. Nous savons que souvent les Hindus ont changé les mots avec beaucoup plus de hardiesse qu'ils n'en auraient montré dans cette occasion. On peut donc supposer que, dans le sloka subséquent, l'historien aura restitué le véritable nom en se servant du quasi-synonyme de Cakuni.

On trouve ce dernier nom dans le *Vichnupurana*, liv. IV, sect 12, où il désigne un personnage qui est fils de Daçarathas, et qui appartient à un autre âge. On le rencontre aussi dans le premier livre du *Mahabbarat*, où on lit (éd. Calc. t. I, p. 15):

## यत्र धर्ममुतं युते शकुनिः कितवोऽजयत् ॥ ४१२ ॥

Là (pendant le sacrifice de Râdjâsuya de Yudhichthira), le trompeur Çakuni vainquit au jeu de dés le fils de Dharma.

Dans le même livre (t. I, p. 6, sl. 146), on voit que Duryodhana,

## गान्धार्राजसङ्ति श्ळ्टायूतममन्त्रयत्।

Associé avec le râdja de Gandhara, conseilla un faux jeu de dés.

Ce râdja était probablement ce même Çakuni du sloka 412; et la province de Gandhara pouvait appartenir au Kaçmîr.

Le nom de Çakuni se rencontre aussi dans l'Hitopadésa (chap. 11, fable 1x, p. 273, éd. Calc. 1830).

## त्रन्तर्रुष्टः सदायुक्तः सर्वानर्थकरः किल । शक्निः शकटार्ष्य दृष्टान्तावत्र भूपते ॥

Un homme intérieurement pervers, uni d'habitude (avec quelqu'un), rend toute affaire entièrement désavantageuse; Çakuni et Çakatâra en peuvent montrer l'exemple, ô roi!

Ce sloka, dans l'excellente édition publiée à Bonne en 1831, se trouve à la page 61, avec une correction que j'ai adoptée. Çakatâra était, d'après la Vrihatkathâ, ministre de Nanda (Wilson, Dict.), qui fut le dernier roi de la dynastie de Pradyota; Açokavarddhana, de la famille de Mâurya, fut son troisième successeur sur le trône de Magadha. Ceci donne lieu à un rapprochement historique auquel je reviendrai dans ma dissertation sur les synchronismes de la chronique de Kaçmîr.

Voici le tableau généalogique d'Açoka d'après ma traduction :

Suvarna, ou Suparna, ou Çakuni.

Janaka. — Frère anonyme de Janaka, ou oncle paternel de Satchinara.

Satchinara.

Açoka.

Açoka ne serait pas l'arrière-petit-fils de Suparna ou Çakuni, il serait son petit-neveu. Pour faire concorder le texte avec le tableau, il faut admettre que Satchinara qui, comme il est dit dans le sloka 100, était sans enfants, avait adopté le fils de son oncle paternel pour son propre fils, ce qui est conforme aux usages des Hindus; et c'est dans cette supposition qu'Açoka serait «l'arrière-petit-fils de Çakuni, et le fils de l'oncle paternel «du roi Satchinara.»

SLOKA 102.

### जिनशासनं

Djinaçûsanam. Relativement aux mots djina et buddha, je dois encore à l'obligeance de M. Csoma de Körös les renseignements suivants, tirés des livres tibétains.

Ces deux mots sont des épithètes ou des désignations des intelligences parfaitement purifiées, ou des saints incarnés de la première classe.

Buddha s'exprime en tibétain par sangs-rgyas, littéralement, pur ou pu-

rifié (de tous les défauts du corps et de l'âme), et doué (de toutes les bonnes qualités ou de toutes les perfections).

Djina se rend par rgyelva, ou vainqueur (des désirs sensuels et mondains), et délivré (d'une existence corporelle future).

Les Bâuddhas et les Djâinas forment, tant en théorie qu'en pratique, deux sectes religieuses distinctes. Ils ne laissent pas cependant d'avoir beaucoup de choses communes entre eux, et sont confondus par quelques auteurs tibétains de nos jours. On remarquera que Kalhana ne les distingue jamais.

D'après des autorités tibétaines, les sectateurs de Djina, appelés djâinas et tirthakaras, furent violemment opposés au buddhisme, depuis l'introduction de cette religion dans l'Inde gangétique; Çâkyamuni luimême, et après sa mort ses successeurs et ses disciples les plus distingués soutinrent une vive controverse avec ces adversaires.

L'expression sanscrite djinaçâsanam se rend en tibétain par r,gyel-vahi b,stân-pa, c'est-à-dire la doctrine de Djina ou du victorieux; ce qui est équivalent à buddhaçâsanam, en tibétain sangs-r,gyas-kyi b,stan-pa, savoir: la doctrine de l'intelligence pure. L'une et l'autre expression sont fréquemment employées dans les livres tibétains, pour exprimer la doctrine ou les préceptes de tout buddha, et particulièrement de Çâkyamuni, qui est appelé souvent ston-pa, c'est-à-dire le précepteur, en sanscrit भास्ता, çâstâ, nominatif de भास्तृ, qui vient du verbe भास, enseigner. Çâstra, en tibétain b,stan-b,tchos, désigne tout ouvrage littéraire sur la doctrine de Buddha ou de tout autre personnage révéré.

## स्तूपमण्उलैः

Stûpa mandalais. Stûpa est un édifice religieux dont la forme représente une cloche, où l'on conserve des reliques de Buddha. (Voyez Journal des Savants, Janvier 1834, p. 25 et 26, article de M. Burnouf.) Plusieurs stûpas qu'érigea le roi Açoka dans le Kaçmîr et dans l'Inde du nord sont signalés dans l'Itinéraire de Hivan Thsang, voyageur chinois au v11° siècle de notre ère. (Voyez l'appendice du Foĕ-kouĕ-ki, p. 381 et 382.) L'existence de ces monuments du buddhisme sur le sol de différentes contrées nous montre combien, dans les temps anciens, cette religion s'était répandue sur le continent asiatique; le nombre des pays qu'elle avait envahis augmente même de jour en jour par suite des nou-

velles découvertes qu'ont récemment faites dans le Pandjab et dans l'Afghanistan, MM. Trebek, Burnes, Masson, Ventura, Court et Honigberger. (Voyez, sur les découvertes du dernier, les récits publiés par M. Jacquet dans le Journal asiatique de Paris, 1837 et 1838. Voyez aussi Die Stupas (Topes) und die Colosse von Bamiyan von Carl Ritter, 1838, in-8°.)

### <u> युष्कल</u>

Çuchkala, pourrait être pris pour पुष्क aride, avec le suffixe ल; mais ci-après, dans le sloka 107, ce mot paraît comme nom d'une contrée.

#### SLOKAS 103 et 104.

Ces slokas indiquent que, du temps du roi Açoka, les rives de la Vitastâ étaient occupées par de grands et nombreux édifices; mais la ville de Çrînagara, bâtie par ce roi, paraît avoir été située sur un autre terrain que celui sur lequel ont été construites la capitale des rois postérieurs et la ville d'aujourd'hui.

#### SLOKA 108.

J'ai préféré यम: मुध्या qu'on trouve dans le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta, à यम: मद्भया qui se lit dans l'édition de Calcutta, et que l'on pourrait cependant maintenir, parce que *craddha* signifie aussi pureté.

SLOKA 110.

## हेमाङ्गस्य

Hêmaggasyà, du mont Samêra, d'après le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta, au lieu de हेमापउस्य, hêmaṇḍasya, que porte l'édition de Calcutta. Hêmaṇḍa est synonyme de हिर्पयमर्भ, hiraṇyagarbha, et de व्यक्तपाउ, brahmâṇḍa, œuf d'or (œuf du monde qui contenait Brahma, œuf de Brahma), et changerait le sens de la phrase.

## कोटिवेधिनि सिद्धे हि सरसे

L'interprétation de ce premier demi-sloka m'a embarrassé. सिद्धर्स signifie alchimiste, comme le sloka 249 du livre IV le montre évidemment, et le sloka 363 du même livre emploie रसिसिद्ध, rasasiddhi, avec le sens de connaissance de la chimie, savoir: connaissance intime du mercure, rasa,

obtenue par diverses opérations chimiques, jointes à certains rites mystiques et magiques, au moyen desquels l'adepte acquiert bonheur, santé, richesse, le pouvoir de transformer les métaux, et l'art de prolonger la vie. J'ai traduit un peu vaguement en mettant : « comme un siddha pénètre toute chose selon sa volonté; » il eût peut-être été plus exact de dire : « comme un siddha, possédant l'art de la chimie, pénètre toute « chose. » Dans cette dernière traduction, le mot chose répond à Kôti, qui veut dire « un grand nombre en général et dix millions en particulier, « éminence, excellence, etc. etc. »

On remarquera que les Hindus, comme jadis le faisaient nos ancêtres, comprennent sous le nom de chimie une science occulte et mystique; c'est pourquoi on attribue ordinairement cette science aux magiciens, aux Rakchasas, parmi lesquels on compte Rayana, roi de Ceylan, dont nous aurons à nous occuper plus tard, et qui fit, dit-on, un trou dans le mont Meru.

#### SLOKA 116.

La première moitié de ce sloka, fournie par le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta, est bien différente du texte de l'édition de Calcutta, que j'ai cru devoir rejeter.

## स्थनमुज्जटिउम्बं

Endroit appelé: le combat de la déroute.

On trouve au mot उम्ब m., dans le Dictionnaire de Wilson, « affray, « assault, conflict without weapons, etc., sound or noise occasioned by « terror, fear; an egg, a globe, etc. etc. from जो to fly. » Ce mot se rencontre dans les Lois de Manu (liv. V, pag. 441, sl. 95, éd. Calc.), et il est expliqué dans le commentaire de Kulluka Bhatta उम्बाह्यो नृपर्हित्युद्धे, « combat qui est privé du roi, ou combat après que le roi a fait sa re- « traite. » Nous pouvons supposer que, dans le cas dont il s'agit ici, le roi des Mletch-tchhas a fui ou a été tué, et que l'arrière-garde de son armée a été détruite.

SLOKA 117.

### वान्यकुडा

Kanyakubdja. Le Kanodj moderne est nommé Pantchâlâ dans les Lois 23.

de Manu, et compris dans le cercle de Brahmârchi ou du pays sacré (liv. II, sl. 19):

## कुरुत्तेत्रञ्च मत्त्याश्च पञ्चालाः शूर्सेनकाः। एष ब्रद्मिषिदेशोवै ब्रद्मावर्त्तादलारः॥ १६॥

Kurukchetra, Matsyâ, Pantchâlâ (d'après le commentaire Kanyakubdja), Surasênakâ (Mathura), forment la contrée nommée Brahmârchi, voisine de celle de Brahmâvartta.

Trad. de M. Loiseleur-Deslongchamps.

#### SLOKA 118.

Ce sloka et les suivants sont très-importants pour l'histoire du Kaçmîr. La traduction de celui-ci est sujette à quelque difficulté par rapport au négatif apraptam et au mot sâmânyadêçavat. On observera que les slokas 118 et 119 forment un yugalakam; le sens du premier m'a paru finir au mot râdjyam, et le reste, se lier au sloka suivant.

#### SLOKA 120.

Les dix-huit titres d'affaires judiciaires sont énumérés dans les lois de Manu, comme il suit: 1° ऋषाादानं les dettes; 2° निच्चेप: les dépôts; 3° अस्वानिक्रय: la vente d'un objet sans droit de propriété; 4° सम्भूयसमृत्यानं les entreprises commerciales faites par des associés; 5° दत्रस्यानपकर्म l'action de reprendre une chose donnée; 6° वितनादानं le non payement des gages ou du salaire; 7° सिन्वदःव्यतिक्रमः le refus de remplir des conventions; 8° क्रयविक्रयानुष्राय: l'annulation d'une vente ou d'un achat; 9° स्वामिपान्याविवाद: les discussions entre un maître et son valet; 10° सीमाविवाद: la loi qui concerne les disputes sur les limites; 11° वक्षारूष्यं les injures en paroles; 12° दपउपारूष्यं les mauvais traitements; 13° स्त्रेयं le vol; 14° साहसं le brigandage et les violences; 15° स्त्रीसंग्रह्मां l'adultère; 16° स्त्रीपुंधर्म les devoirs de la femme et du mari; 17° विभाग le partage des successions; 18° यूनं le jeu. (Lois de Manu, liv. VIII, sl. 3-7.)

SLOKA 122.

### मात्चक्राणि

Mâtritchakrâni. On appelle ainsi certaines figures, tant circulaires que

rectilignes, partagées, par des lignes transversales, en un certain nombre de champs ou compartiments, dans chacun desquels est placée une des 14 voyelles, ou une des 34 consonnes de l'alphabet. Ce sont autant de signes mystiques qui, avec d'autres, appartiennent à une secte particulière et ne sont intelligibles et sacrés que pour celle qui les a adoptés. Mais नात mâtri, mère, est l'expression d'une notion philosophique et abstraite, et l'objet d'un culte bien étendu. Les philosophes hindus, qui se plaisent aux abstractions les plus subtiles, ont distingué de l'être ou du dieu même l'énergie ou la force motrice, inhérente dans un être ou dans un dieu, et ils l'ont appelée mâtri, et aussi प्राक्त, çakti. La religion populaire s'en est emparée, et pour donner un corps à une notion métaphysique, elle a formé sept et même huit mâteras ou çaktayah sous autant de noms: Brâhmî, Mâhêçvarî, Aindrî, Vârâhî, Vaichnavî, Kâumarî, Tchâmundâ et Tchartchicâ. Quelques autorités réduisent ce nombre à sept, omettant Tchâmundâ et Tchartchicâ, mais ajoutant Kâuverî.

Dans le Devimahatmyam, qui fait partie du Markandêya purana:

## यस्य देवस्य यदूपं यथा भूषणवारुनं । तद्वदेव हि तच्छित्तिरसुरान् योदुमाययौ ॥ १३ ॥

L'énergie de chaque dieu, exactement comme lui, avec la même forme, le même ornement et le même véhicule, arriva pour combattre contre les Asuras. (Chant VIII, sl. 13, p. 38, éd. Poley. Voyez aussi As. Res. VIII, p. 83.)

#### SLOKA 123.

Nandi est un des principaux compagnons de Çiva. Le Nandipurana ne se trouve pas parmi les dix-huit principaux puranas des Brahmanes, et peut-être est-il particulier aux Kaçmîriens.

### सोदरादीनां

Le dictionnaire de Wilson ne donne au mot सोदर् que la signification de « a brother of whole blood » frère germain; mais il a ici celle de fontaine sacrée, et il est formé de स (avec) + उद (eau) + ऋ (rapide).

Comme sous cette expression « le culte de la fontaine sacrée » on peut entendre le fréquent pèlerinage à cette fontaine, on pourrait dans le texte à sôdarâdînâm substituer तीद्रशास्त्रां, sôdarâtatâm, le culte des pèlerins à la fontaine, et se débarrasser ainsi du sens très-vague d'adînâm.

SLOKA 124.

### ज्येष्टरूद्र

Djyêchta rudra. Pour déterminer l'étymologie et la véritable signification de ce nom, j'aurais eu recours aux Védas mêmes, si j'avais été à portée de les consulter. Dans les Lois de Manu, livre moins ancien, mais presque aussi sacré que les Védas, nous trouvons (liv. III, 284):

## वसून् वदन्ति वै पितृन् स्ट्रांश्चैव पितामहान्। प्रपितमहांस्वादित्यान् श्रुतिरेषा सनातनी।।

Les sages appellent nos pères Vasous, nos grand-pères paternels Rudras, les pères de nos grand-pères paternels Adityas; ainsi l'a déclaré la révélation éternelle.

Et ailleurs (dans le liv. XI, 221):

## रतद्रुद्रास्तथादित्या वसवश्चाचान् व्रतम् । सर्वाकुशलमोत्ताय मरुतश्च मरुर्षिभिः॥

Les Rudras, les Adityas, les Vasous, les génies du vent, les grands richis ont accompli cette pénitence pour se délivrer de tout mal.

Ces noms se rapportent au culte général de la nature personnifiée. On compte onze rudras dont nous ne trouvons que dix noms particuliers qui paraissent avoir une origine mixte; ils sont: Adjâikapada, Ahivradhna, Virûpâkcha, Surêçvara, Djayanta, Bahurûpa, Tryambaca, Aparâdjita, Savitra et Hara. (Wils. Dict.)

Hara, nous le savons, est le même que Çiva dont le nom le plus commun est Rudra, parmi les mille et huit autres noms que le Lingapurana (chap. 53) lui donne.

Dans une des légendes indiennes il porte ce nom de rudra, pleurant, parce qu'il fait répandre des larmes aux mortels. En effet, comme destructeur ou rénovateur de l'univers, il est souvent appelé पुरुषास्थिमालो puruchâsthimâlî, celui qui a une guirlande d'ossements humains; कपालभूत, कपालभूत kapâlabhrit, kapâlêça, celui qui porte des crânes, celui qui est seigneur des crânes; प्रमञ्जानविष्टम çmaçânavêçma, celui qui a pour demeure les cimetières; aussi est-il représenté dansant, avec des instruments de destruction dans ses quatre bras, au milieu des cadavres.

D'après le Vayu-purana il est né de l'obscurité, tamas, qui est la troi-

sième des trois grandes qualités, gunds, tandis que Brahma provient de la seconde, radja, la passion, et Vichnu de la première, sattva, ou de la vérité.

L'épithète djyésta, qui est donnée à Rudra dans le sloka 124 de ce livre, et qui signifie « excellent, prééminent, suprême, très-ancien, le « plus ancien, aîné, » exprime, soit l'idée plus pure qu'on avait de ce dieu, dans un temps où le culte de la nature, religion très-ancienne des Hindus, était moins surchargé de superfétations superstitieuses, soit seulement la suprématie que les adorateurs de Çiva lui attribuaient sur les autres divinités.

Au nombre de ces derniers il faut comprendre les Kaçmîriens, dont le pays pouvait être considéré comme un sanctuaire de Çiva, ce qui m'a engagé à m'arrêter sur ce sujet plus longtemps que je ne l'aurais fait sans ce motif.

Le Nîla-purana et le Nandî-purana, tous deux prebablement des ouvrages propres au Kaçmîr, sont peu répandus ou tout à fait inconnus dans l'Inde, et contiennent sans doute beaucoup de légendes et de louanges de Siva, comme d'autres puranas plus connus qui sont dédiés à ce dieu.

Le Linga purana, parmi d'autres expressions panégyriques, dit dans le chapitre xvi: « La tête de Çiva est le ciel; l'air est son nombril; le so« leil et la lune sont ses yeux; les divisions de l'horizon ses oreilles; les
« enfers ses pieds. Il est vêtu des mers; les dieux sont ses bras; les astres
« son ornement; Prakriti (la nature) est son effort; Purucha son linga. »

On retrouve presque les mêmes expressions dans la réponse que fit l'oracle de Dionysus à Nicokréon, roi de Cypre, qui avait demandé au dieu ce qu'il était:

> Είμὶ Θεός, τοῖος δὲ μαθεῖν, οἶον πάγὼ εἴπω. Οὐράνιος πόσμος πεΦαλὴ, ὁ ἀστὴρ δὲ, Φάλασσα, Γαῖα δέ μοι πόδες εἰσὶ, τὰ δ'οὐατ' ἐν αἰθέρι πεῖται, Όμμα τε τηλαυγὴς, λάμπρον Φάος ἡελίοιο.

Cité dans l'Alphabetum Tibetanum, p. 68.

Je suis dieu; sache donc que je suis tel que je me dis être. Le monde céleste est ma tête; mais l'astre, la mer et la terre sont mes pieds; mes oreilles sont étendues dans l'air; mon œil, radieux de loin, est la lumière resplendissante du soleil.

C'était, il me semble, le culte de ce Rudra suprême, que le roi Djaloka

répandit à Çrînagar, et pour lequel il négligea celui de Nandîça, qui est le même dieu avec un autre attribut, nommément avec la fontaine miraculeuse. Car les Hindus ont coutume de vouer une vénération particulière, soit à un saint, soit à un dieu, sous une dénomination spéciale, comme cela se voit chez d'autres nations. Telle est l'absurdité de la superstition, qu'elle attribue au même objet, sous un nom différent, une existence différente, ou qu'elle fait de la même personne plusieurs divinités, qui sont même jalouses l'une de l'autre.

Ainsi Rudra ou Çiva n'est aux yeux des Hindus les plus éclairés que la personnification de l'idée abstraite d'un auteur de la création; pour d'autres, il est une divinité locale, une manifestation particulière de cette divinité.

Les Puranas connaissent des Rudras qui ne sont qu'une espèce de demidieux, des manifestations inférieures de Çiva. Nous en avons nommé onze dont l'origine est rapportée différemment dans différents livres.

Dans le Commentaire sur le Yaçna (t. II, p. cixxxiii), savant ouvrage de M. Eugène Burnouf, on trouve cité et traduit le passage suivant d'un chapitre du *Vrihadâranyaka*:

## कतमे रुद्र इति दशेमे पुरुषे प्राणा त्रात्मैकादशस्ते यदा हास्मान्म-र्त्याच्छरीरादुत्त्रामन्त्यथ रोदयन्ति तखद्रोदयन्ति तस्मादुद्रा इति ॥५॥

Qui Rudræ?—decem illi in homine halitus, animus undecimus. Hi quando ex hoc mortali corpore exeunt, tunc lamentantur. Ergo quia lamentantur, inde Rudræ dicti.

Voici ce qui est dit sur le même sujet dans le chapitre xxII du Linga-parana:

« Pitamâha, nommé aussi Padmayoni, ayant un lotus pour lieu de « naissance, Brahma pratiqua la plus austère dévotion pour produire « une seconde création; mais tous ses efforts furent inutiles. C'est alors « que des larmes de colère s'échappèrent de ses yeux, et de ces larmes « provinrent des serpents à grande crête et à chevelure épaisse, pleins « d'un venin pernicieux, ainsi que d'autres reptiles dont la nature était « composée de vents insalubres, et d'humeurs nuisibles telles que la bile « et d'autres. Stupéfait et honteux de cette création, Brahma expira. Alors « furent produits onze Rudras, pleurant de la pitié que leur inspirait son « désespoir furieux. Le souffle qui avait quitté le dieu devint leur être, et

« peut se prendre pour le souffle de la vie pénétrant l'univers. Enfin « Brahma fut ressuscité par Çiva, qu'il adora. »

#### SLOKAS 125-130.

Le culte des fontaines est pratiqué parmi les Hindus depuis les âges les plus reculés. De nos jours encore on vénère, comme un sanctuaire et un lieu de pèlerinage, dans un enclos de muraille, la fontaine qui est la source de la Vitastâ, au sud-est de la frontière de Kaçmîr; elle porte le nom de Vernagh, Weir-Tirnagh, Vernak. (Voyez Ayîn Acbary, t. II, p. 161.) Près de celle-ci se trouve une autre fontaine qui est entourée des édifices sacrés.

Au nord-ouest de la frontière, dans le district de Lar, on révère avec une égale dévotion la source du petit Sind, qui tire son origine dans les montagnes du petit Tibet d'un lac, ou d'un réservoir d'eau, dans le voisinage de deux autres sources sacrées.

Mirza Hâider Doglat, régent de Kaçmîr vers le milieu du xvi siècle (1541-1551), parle d'une source qu'il place dans le district de Tirma, près de la ville de Kaçmîr, et de quelques autres sources chaudes qui, quoique le sol des environs soit sec pendant toute l'année, jaillissent des rochers au mois de mai; elles tarissent après un certain temps. Voyez Férichta, trad. du col. J. Briggs, t. IV, p. 446, cité par C. Ritter, t. III, p. 1132.

Abul Fazil fait mention d'une source qui est probablement la même et qui, selon lui, se trouve près de la ville de Bereng, dans une longue caverne. C'est un bassin d'eau qui a onze coudées carrées, et qui est à sec pendant onze mois de l'année; mais au mois de mai l'eau qui en sort forme deux fontaines. Elle se manifeste d'abord dans un coin du bassin, dans une ouverture qu'on appele Sondah Barari (सोट्रमह sôdarabharu, ou सेट्रबह sódarababhru? Bharu et Babhru sont des noms de Çiva). Quand celle-ci est remplie, une fontaine jaillit de la seconde ouverture nommée Sothreyohi (सोट्रब sôderêça?) jusqu'à ce que l'eau remplisse tout le bassin et déborde; c'est alors qu'elle décroît peu à peu, et qu'elle tarit enfin entièrement. Ceci, pendant quinze jours, arrive régulièrement trois fois dans la journée, le matin, à midi, et le soir.

François Bernier visita, l'an 1663, cette fontaine merveilleuse qui est située à trois petites journées de Çrînagar. Il demeura là pendant six jours et forma une théorie de ces phénomènes qu'il tâche d'expliquer par la localité, par l'effet combiné des rayons temporaires du soleil, du

froid intérieur de la terre et d'un bassin d'eau souterrain. Il vit sur le bord du réservoir un sanctuaire que visitent fréquemment les pèlerins, et qui est consacré à Brare (Bhara ou Babhra?) : c'est pourquoi la fontaine est appelée Send Brary ( सिन्धोमह, ou सिन्धोबझ Sindhobhara ou Sindhobhra?) (Voyage de François Bernier, t. II, p. 291-292; Amsterdam, 1723.) Le père Tiefenthaler, qui la vit près d'un siècle plus tard, explique presque de la même manière les phénomènes dont il s'agit, et la nomme Barari sindh (भरोस्सिन्ध, Barôssindhu?) Voyez Tiefenthaler publié par Bernoulli, t. I, p. 83.

Je crois devoir ajouter ici une autre description de la fontaine de Sindôbharu; elle est extraite du Dabistan, livre persan, qui jusqu'à présent est resté trop peu connu, quoiqu'il contienne peut-être les meilleurs renseignements que nous puissions tirer des sources persanes sur les religions de l'Inde telles qu'elles existaient dans ce pays au xvıº siècle; il renferme aussi un grand nombre des traditions, tant historiques que fabuleuses, qui depuis bien longtemps ont cours parmi les peuples de l'Asie. Dans la vuº section du Dabistan intitulée: sur les Châktians (Çaktyas), édit. de Calcutta, texte persan, p. 239, on lit ce qui suit:

وزعم هندوان آنست این هه تیرتها که در جهان است قایم مقدام هرتیرتهی از آن در کشمیر تیرتهی هست که با وجود آن تیرته کشمیر نیاز رفتی تیرتهای بلاد دیگر نباشد و تیرته کیل بزرگوار را گویند مثلا پریاک که اکنون مشهور باله آباد است شهاب الدین پور است و گنگا درلارسون و قس علی هذا ودر کشمیر شکفتها بسیار است یکی از آن سندبراریست و گویند برهنی مرتاض بود از باستان در دره و کوی ساکی و در انجا بپرستاری ایرد متعال اشتغال داشت وسالی یک نوبت بگنگ شتافته غسل کردی چون بسی سالیان برین بگذشت گنگ با برهن گفت کمت تو پیوسته این مایه راه می پیهائی درین ره سپری از پرستش دادار باز می مانی می بعد پیهان می با تو آنست که چون آفتاب

به برج ثور آید روزی سه مرتبه بآرام جای تو آیم از ان باز چوں نیر اعظم پرتو التغات ببہج ثور افک ند از ان حوض کے نزدیك معبد اوست می جوشد سندبراری در درهٔ کوهی واقع شدة حوضي است مربع و در ركن شرقيش هاونيست سركشا و از ان هاون واز بعضی منافذ وسوراخ که در گوشهای حوض است آب می جوشد هر چند نیك نظر كنی بن او يعنی هاون نا پديد است ودر وسط طرن شرق هفت سوراخ است وآنرا مسردم ڪشمير سيت ريشي نامند و در رکن شمالي منفذي هست ڪه آن را تهان بهوانی گویند و از آغاز تحویل خورشید عالم افروز ببر ج تورآب در ان ظاهر شود طریق جوشیدن آنکه آب نخست از هاون بر جوشد بعد از آن در سپت ریشی و سپت ریشی در هنود سیت ركم كويند وآن نام بنات النعش است و از ان پس از تهان بهوانی تهان یعنی محل و بهوانی نام زن مهادیو است چون محس حوض پر میگردد واز پایها که دارد بالا آمده از محر آب بیرون ميرود وسناسيان وهندوان وديگر که از شهرهای دور آمده باشده خودرا در آن اندازند وگروهرا که گنجای نباشد از بمون آب برمیدارند پس رو به تنزل نهد چنانچه ائسری از آب نمانده ودرین ماه روزی سه نوبت صبح ودر نیمه روز ونماز عصر آب میجوشد چون اینهاه بگذرد آب در و نبینند تا تحویل نیسر اعظم باز ببرج تور

شعر) فغي كل شيء له آية تدل على انه واحد (شعر)

Et la croyance des Hindus est celle-ci. Tous les tirths (lieux sacrés de pèle-

rinage) qui sont dans le monde représentent le Hartirth (lieu de pèlerinage consacré à Hara). Parmi ces tirths il y en a un dans le Kaçmîr, qui est tellement célèbre qu'il dispense d'aller visiter les tirths des autres pays. On nomme tirth un lieu saint. Tel est prayag (प्रवास), qui est actuellement connu sous le nom d'llahåbåd, autrement dit Chihâbuddîn pour, et Gangadarlârsun, etc. etc. Et dans le Kaçmîr il y a beaucoup d'autres lieux merveilleux. Un de ceux-là est Sindabérari. Et ils disent qu'anciennement un Brahman dévot avait demeuré là dans un antre de la montagne, et qu'il s'y dévouait à l'adoration de Dieu. Une fois chaque année il allait se baigner dans le Gange. Après qu'il eut passé ainsi un grand nombre d'années, la Gangâ lui dit : « Tu mesures ainsi toujours une longue route, et «négliges le culte de Dieu. Je prends cet engagement avec toi que, lorsque le csoleil entrera dans la constellation du Taureau, je viendrai trois fois par jour à «ta demeure.» Depuis ce temps, quand le grand astre visite la constellation du Taureau, la fontaine qui est près de sa demeure de dévotion s'élève en bouillonnant. Sindabérari devint célèbre parmi les antres des montagnes. C'est un bassin carré qui, dans sa paroi orientale, a une cavité de laquelle, ainsi que de plusieurs autres, jaillit l'eau. Quelque attentif qu'on soit à regarder, on n'en découvre pas le fond; et dans le côté du nord-est se trouvent sept cavités, que les gens de Kaçmîr appellent Sipetrêchi (सपूर्वि Saptarchi). Dans le côté du nord on voit une cavité, appelée Thanbhavâni (दमभवानी Damabhavâni) 1. L'eau paraît là quand le soleil qui éclaire le monde commence à entrer dans le signe du Taureau, et voici de quelle manière elle en jaillit : elle sort premièrement du puits profond, et ensuite du Sipetrêchi, que les Hindus nomment aussi Sipetrêkha (सपुर्वयः Saptarchayah, plur. de Saptarchi) dont la signification est Grande Ourse; elle jaillit enfin du Thanbhavâni; than (dama) signifie «maison,» et Bhavâni est l'épouse de Mahadev. Toute la capacité du puits étant remplie, l'eau monte au-dessus de la margelle, et déborde. Les Sanyassis et les autres Hindus qui viennent de plusieurs villes éloignées, se jettent dans le bassin, et lorsque, à cause de la foule, ils n'y trouvent plus de place, ils en emportent de l'eau. Ensuite l'eau diminue jusqu'à ce qu'il n'en reste plus de trace. Dans ce mois l'eau bouillonne trois fois par jour, savoir: le matin, à midi et le soir. Après la fin de ce mois, il ne se voit plus d'eau, jusqu'à ce que le soleil entre de nouveau dans le signe du Taureau.

Vers arabe. Tout dans la nature annonce Dieu, et tout démontre qu'il n'y a que lui 2.

<sup>1</sup> Dama signifie, dans les Védas, une salle de sacrifice.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ge vers est tiré du livre arabe intitulé Les Oiseaux et les Fleurs, ouvrage composé par Azz-eddin Almocaddécî, publié avec une traduction et des notes, par M. Garcin de Tassv Voyez p. 8 du texte, 7 de la traduction; voyez aussi p. 131 des notes:

Abul Fazil désigne au pied des montagnes de Lar deux autres sources qu'il ne nomme pas et dont l'une est chaude, l'autre froide, quoiqu'elles ne soient séparées que par une distance de deux coudées; l'une et l'autre sout sacrées, et les Hindus fanatiques viennent se suicider sur leur bord, croyant monter au ciel.

Mirza Hâider, que nous avons déjà cité, nomme parmi les merveilles de Kaçmîr un autre bassin d'eau chaude, long de soixante pieds, qui se trouve à Déosir (au sud-est de Çrinagar, non loin et au sud-ouest de Wyrnag¹). Cette source est sacrée, et le peuple va y chercher des oracles. (Ferichta, t. IV, pag. 447.) Quiconque veut savoir le sort d'une entreprise remplit une cruche de riz, bouche son ouverture, et l'enfonce dans l'eau. Si le riz est cuit quand le vase remonte, c'est un bon signe; dans le cas contraire, le signe est mauvais. La cruche reparaît ordininairement le même jour avec la réponse; quelquefois cependant elle se laisse attendre cinq jours, cinq semaines, cinq mois, même cinq ans, mais jamais plus longtemps.

Abul Fazil parle de la même source et de son oracle, qu'il place près du village de Déosir Berbala. C'est, dit-il, un bassin nommé *Pehlunag*, qui a vingt coudées carrées, et duquel sort une colonne d'eau. Auprès de ce bassin prophétique on voit le torrent de Wessy tomber avec le fracas du tonnerre du haut d'un rocher qui a deux cents coudées d'élévation. C'est du sommet de ce rocher que, pour trouver une mort méritoire, les victimes du fanatisme se précipitent avec la cataracte.

· Une source profonde, entourée de temples de pierre, se trouve au nord du Çrinagar moderne, près du village de Gunher, dans le voisinage du lac d'Oular.

Non loin de ce lac, au N. O. de la ville de Kaçmîr, Bernier visita une source « qui bouillonne doucement et qui, en s'élevant avec quelque impé-« tuosité, et formant de petites bulles pleines d'air, amène à la superficie « un sable fin et délicat qui retourne de même qu'il est venu, l'eau s'ar-« rêtant un moment après cela sans bouillonner et sans amener de sable; « puis elle recommence de nouveau, et continue son mouvement par des « intervalles qui ne sont pas réglés. » (Voyez Bernier, t. II, p. 301.)

Plus près de Çrinagar, vers les bords du lac Dal, on trouve une source minérale salutaire, et une autre qui, pendant l'hiver, donne de l'eau bien chaude, et pendant l'été de l'eau bien froide.

<sup>1</sup> Voyez la carte annexée à la Vie de Ranjet Sung, par M. Th. Prinsep.

Sur plus d'une élévation on pourrait compter cent sources. Abul Fazil, sans en déterminer la situation, cite un village appelé Kehrou, auprès duquel, dit-il, se trouvent trois cent soixante sources sacrées et une mine de fer.

Le manque total de topographie dans le Rûdjataranginî me laisse d'autant plus dans l'impossibilité de déterminer quelle est parmi tant de sources sacrées celle dont il s'agit dans le texte, que l'on ne connaît pas la situation de l'ancienne ville de Çrinagar au temps de Djaloka.

SLOKA 137

## लोकालोकाद्रि

Lôkâlokâdri est un terme propre aux Buddhistes qui adoptent deux côtés d'une montagne, ou deux régions du monde, dont l'une est lumineuse ou blanche, l'autre ténébreuse ou noire. Je rassemblerai dans ma dissertation sur la religion de Kaçmîr toutes les notions rélatives au Buddhisme qui se trouvent dans l'histoire de Kalhana.

## तामस्याः कृत्तिका

Un autre manuscrit a तामन्यः कृतिका. En adoptant cette leçon, on pourrait déduire Kritika de कृतिन्, pure, pieux, avec le suffixe क, et traduire: « Nous sommes une communauté pieuse au milieu de ténèbres. »

#### SLOKAS 141-144.

La liaison de ces quatre slokas entre eux constitue ce que les Hindus appellent kulakam, c'est-à-dire une liaison qui dévie de la construction ordinaire de vers. Je n'ai rien changé à l'ordre dans lequel le texte les place; mais dans la traduction j'ai trouvé nécessaire de mettre le sloka 144 de l'original immédiatement après le 140°.

SLOKA 145.

### साधयाम्यहं

Littéralement: j'achève, je conclus, ou, en latin: «dixi,» pour marquer la fin d'un discours. C'est ainsi que, dans le chant II de Savitri, sloka 32, Narada dit en partant:

साधियाय्यास्यहं तावत् सर्वेषाम् भद्रम् ऋस्तु वः।

M. Bopp traduit par ces mots: «Ich aber gehe jetzt; Heil sey euch « allen! » c'est-à-dire: « Mais je m'en vais à présent; salut à vous tous! »

SLOKA 146.

## कृत्यादेवी

Krityâdêvî. Kritya est une déesse révérée et invoquée pour le succès d'un dessein magique, qui ordinairement a pour but le malheur et la destruction d'un ennemi.

SLOKA 150.

## कनकवाहिन्याः

Kanakavâhinyâh, c'est-à-dire: « transportant de l'or. » Cette appellation, ou plutôt cette épithète d'une rivière, s'applique à toute rivière qui charrie de l'or, et n'est ici accompagnée d'aucun déterminatif qui puisse nous donner à connaître de quelle rivière il s'agit.

## कुण्ठतां

De tout temps des hommes portés à la contemplation religieuse ont fait des efforts presque incroyables pour se soustraire à la condition humaine, pour s'arracher à eux-mêmes, et pour atteindre un état de perfection indéfinissable. Dans ce but, ils se détachent du monde extérieur, ils amortissent, anéantissent en eux tout désir sensuel, et ne s'attachent qu'à une seule idée, celle de l'infini, ou de Dieu même; en un mot, ils suscitent en eux-mêmes une monomanie pieuse qui les plonge dans un abîme d'abstractions. Ce sont les mystiques de toutes les religions, les Soufis des Mahométans, les Avadutas des Hindus. Ces derniers se dépouillent de toute activité, et se mettent dans un état de torpeur, d'apathie et d'insensibilité, semblable à celui du somnambulisme magnétique. Nous en avons vu, de nos jours, qu'on croyait exister sans prendre de nourriture; ils semblaient n'avoir des vivants que la respiration, et se laissaient pincer, piquer, blesser, sans témoigner la moindre sensibilité. Cet état est indiqué par le mot kundata, que nous aurions peut-être mieux traduit par « torpeur. »

SLOKA 151.

L'usage d'employer des danseuses et des chanteuses au culte des

dieux semble avoir été jadis particulier aux Bâuddhas; on n'en trouve. si je ne me trompe, aucune mention dans les plus anciens poëmes composés par des Brahmanes.

SLOKA 155.

## ह्रप्रसादमात्रेण

Le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta porte पात्रेण, ce qui donnerait ce sens : « qui était un vase de faveur de Hara. »

### वैश्रवण:

Vâicravanah est un nom de Kuvêra, du dieu des richesses, de son père Viçrava. D'après les écrits buddhiques, ce dieu est le premier des quatre maharâdjas, qui, au-dessus de l'empire de trente-trois dieux, habitent la sixième région aux quatre côtés du mont Sumeru, dont Vâicravana occupe le côté septentrional. Voyez Traité sur le troisième monde des Buddhistes, par J. J. Schmidt, dans les Mémoires de l'Académie impériale des sciences de Pétersbourg, t. II, 1833, p. 33.

SLOKA 156.

## ग्ह्यकान्

Guhyakân. Les Guhyakas sont une espèce de demi-dieux qui accompagnent Kuvêra.

## गुरुसेत्म्

Guru, traduit par solide, pourrait aussi se rapporter à un guru, ou maître spirituel quelconque, sinon à Vrihaspati même, le guru des dieux, et on traduirait: « le pont long du guru. »

sloka 159. यद्गे:

Les Yakchas, êtres mythologiques, sont nés des pieds de Brahma; d'après une autre version ils sont fils de Kaçyapa et de Khaçâ, fille de Dakcha.

Ce dernier est fils de Brahma, roi des Pradjapatis, ou des seigneurs des êtres; il est créateur lui-même. Son nom dérivé du verbe दच dakcha,

croître, le désigne suffisamment, ainsi que toute sa progéniture, comme une personnification de la force productrice de la nature.

Les Yakchas se trouvent dans le cortége de Kuvêra, le dieu de la richesse, et ne paraissent dans notre histoire que comme architectes, ouvriers habiles. Kalidâsa a rendu intéressant, dans son poëme de Mâgha dâta, un Yakcha qui, exilé par son maître, adresse des paroles pathétiques à un nuage en le chargeant d'un message pour sa femme dont il était séparé.

#### SLOKA 161.

Ce sloka nous rappelle le dogme fondamental de la religion des Hindus, selon lequel, au bout d'une série plus ou moins longue de transmigrations expiatoires, on parvient à l'état de pureté parfaite, et on obtient le bonheur de ne plus renaître.

Il nous rappelle aussi cet autre dogme indien qui enseigne aux Hindus que les mérites des descendants peuvent influer sur le sort des ancêtres, des hommes dans l'autre monde. Cette croyance, on le voit, s'accorde avec la croyance des chrétiens qui font des prières et des actes de piété pour les morts.

#### SLOKA 165.

La traduction ne peut pas rendre le double sens du mot sanskrit sarpa qui veut dire aller et serpent. Cette histoire de Damodara paraît être empruntée de celle de Nahucha, roi de Pratichthâna, qui a subi la même métamorphose. Par l'accomplissement de cent sacrifices du cheval, ce dernier prince ayant détrôné Indra dans le ciel, devait entrer en possession de tous les droits de ce dieu, et prétendait surtout se substituer à ceux qu'avait Indra sur Satchî, son épouse. Elle consentit à se rendre au vainqueur pourvu qu'il parût dans un équipage plus magnifique que celui de son premier époux. Nahucha se fit porter sur les épaules des brahmanes : que pouvait-il présenter de plus superbe? En effet il s'avançait déjà vers la déesse avec une impatience qu'il ne pouvait plus contenir : ce qui valut un grand coup de pied sur la tête au saint Agastya, qui, parmi les porteurs, ne marchait pas assez vite pour lui. «Sarpa, sarpa » (va, va), cria le roi; — «Sarpa, sarpa » (serpent, serpent), répondit le Muni, qui, offensé de ce mauvais traitement, fut vengé sur-le-champ par la métamorphose de l'offenseur en un serpent.

C'est pourquoi Nahucha est cité dans les Lois de Manu, lib. VII, sl. 41, parmi les rois qui se sont perdus par leur manque de sagesse; on serait peut-être tenté de dire par une faute:

Ignoscenda quidem, scirent si ignoscere Brachmanes.

La syllabe brach détruit le vers de Virgile, mais la vérité n'y perd rien du tout.

#### SLOKA 167.

J'ai pris sûda pour le nom d'un pays. Les Mahométans disent que souvent Damodara se montre sous la forme d'un serpent, dans un terrain appelé Damodar-oder, près de la capitale; mais suivant un renseignement donné à Wilson, par des habitants de Kaçmîr, c'est dans un lac à sept cos, ou à cinq lieues à peu près, de Çrînagara, qu'on voit Damodara, ainsi métamorphosé encore aujourd'hui. (Voyez As. Res. t. XV, p. 23.)

#### SLOKA 168.

Je reviendrai sur ces trois rois tartares dans mon article relatif aux synchronismes de cette histoire avec celle d'autres peuples.

Des écrivains plus récents disent que Huchkapur est la ville moderne de Schecroh, ville assez considérable, et que Djuchkapur et Kanichkapur sont Dahimpur et Kansapur, deux villages insignifiants qui existaient à l'époque de Mahammed-Schah. As. Res. t. XV, p. 23.

#### SLOKA 170.

J'ai cru devoir traduire «Tchâitya,» joint à «Matha» collège, par « temple de Buddha. » Avec cette signification, selon le Dict. de Wilson, le mot «Tchâityam » est neutre; masculin, il signifie un arbre sacré, ficus indica.

### SLOKA 171.

## प्रवज्योर्जिततेजसां

Dont la force s'accroît par la vie errante.

Geci se rapporte peut-être à तोर्धकर्, Tîrthakara (voyez note du sloka 102), désignation des Djâinas, que Kalhana confond toujours avec

les Bâuddhas, et qui dérive de Tîrtha, signifiant « science sacrée, pu-« reté, » mais communément « place de pèlerinage, place sacrée qui n'est « jamais sans un étang, sans un fleuve, ou sans un bain pour s'y pu-« rifier; » *Tirthakara* est donc : faiseur de pèlerinages, faiseur d'ablutions, pèlerin. Je reviendrai sur ce sujet en traitant du buddhisme de Kaçmîr.

SLOKAS 172, 173.

## परिनिर्वते

Ce mot est substitué ici à प्राविद्यों, qui se trouve dans l'édit. de Calcutta comme dans le manuscrit n° 310, de la comp. des Indes, et qui pourrait se justifier. (Voyez la lettre de M. de Schlegel à M. H. H. Wilson, p. 147); mais j'ai du adopter l'explication donnée à M. Wilson par un prêtre birman, et selon laquelle nirvriti, joint à pari, préfixe intensif, se rend par «émancipation», idée que les buddhistes expriment communément par nirvâna. On pourrait donc traduire aussi par ces mots: «depuis l'entrée du bienheureux Çakyasinha dans le nirvâna.»

L'édition de Calcutta a सङ्लोकधाता, ainsi que le manuscrit de la compagnie des Indes marqué 310; dans le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta on trouve महोलोकधाता. La véritable leçon m'a paru être सवलोकधाता, expression particulière aux Buddhistes dans leur système de cosmogonie , selon lequel « la production du monde périssable, ou « du çavalôkadhâtu, provient de la région du second dhyâna, et s'ac-« complit ultérieurement par celle du premier dhyâna. Ces deux régions « fournissent les conditions nécessaires à la production du monde des « apparences, ou du troisième monde ainsi nommé, mais appartiennent

¹ Dans le commencement de l'Achtami vrata vidhana, ouvrage buddhique qui vient du Népal, on lit: « Dans la période du Tathágata Çákya-sinha, dans le Bhadrakalpa, dans le « Lokadhátou nommé Sahá etc., etc.; » suivent plusieurs noms de pays. (Voyez As. Res. t. XVI, p. 473.) D'après ce passage Sahá serait le nom d'une division de l'univers, dans la géographie buddhique; j'aurais donc pu et peut-être dû conserver la leçon de l'éditeur de Calcutta, si toutesois Sahá est correct.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les développements qu'exigerait ce sujet si compliqué sont trop étendus pour trouver place ici; on me permettra de renvoyer à l'ouvrage ci-dessus cité, et aux renseignements publiés sur le buddhisme non-seulement par M. Schmidt, mais aussi par MM. Abel-Rémusat, Klaproth, Hodgson, Wilson, etc.

« elles-mêmes au deuxième monde. » (Voyez la Cosmogonie des buddhistes expliquée dans la traduction allemande de l'Histoire des Mongols orientaux, par J. J. Schmidt, p. 302, 303.) Parmi les significations que le Dictionnaire de Wilson attribue au mot dhâtu, j'ai choisi celle de « fond, » sans toutesois être complétement satisfait de cette interprétation.

Ce sloka est de la plus grande importance pour les synchronismes de l'histoire. J'ai traduit ततो par « alors », et comme les slokas 172 et 173 ne forment pas un yugalakam, ou ne passent pas l'un dans l'autre, j'ai rendu le च du dernier par « ensuite », sens qu'il peut avoir.

J'aurais désiré que cet endroit du texte ne laissât pas la moindre obscurité. Les 150 ans, écoulés depuis la mort de Buddha, se rapportent-ils aux trois rois Turuchkas, ou à Nâgârdjuna seulement? au commencement ou à la fin du règne d'un seul, ou de tous les rois, lesquels auraient pu régner simultanément dans différentes parties de l'empire? — Ces questions et quelques autres seront traitées avec les développements nécessaires dans ma dissertation sur les synchronismes de la chronique de Kaçmîr (tome II de cet ouvrage).

### SLOKA 173.

L'édition de Calcutta a षउईवनसंग्रयो ; le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta, dont j'adopte la leçon, porte षउईदनसंग्रयो , et je traduis : «Il prit refuge dans le bois de six arhats, » ce qui semble se rapporter à la retraite de Nâgârdjuna du gouvernement; je ne crois pas devoir l'omettre dans la liste des rois de Kaçmîr, le texte disant expressément भूमोध्वरी उभवत् «Il fut souverain de ce pays.» Je reviendrai sur Nâgardjuna dans mon article sur les synchronismes.

ষ্থ বি ষ্ট্ৰ , arhat, arhan, se traduit en tibétain, d'après M. Csoma de Kōrös, par «dgra-b, tchompa», c'est-à-dire destructeur de l'ennemi, comme si le mot sanscrit était ষাহেন. Cette explication pourrait bien être simplement une étymologie philosophique et religieuse, comme le sont tant d'autres interprétations chez des peuples qui, depuis long-temps stationnaires, épuisent toute la sagacité de leur esprit dans des subtilités métaphysiques.

Arhan signifie le premier degré de perfection vers l'émancipation. On compte parmi les bodhisattvas dix différents degrés de perfection jusqu'au dernier, qui est la dignité d'un buddha ou d'un djina. Mais

en général arhan est l'épithète que l'on donne à tout buddha, à tout saint, à tout homme pieux et savant.

M. Csoma, que je viens de citer, n'a trouvé dans les livres tibétains, rien qui ait trait aux six arhats dont il est fait mention dans notre texte.

Les éclaircissements étendus donnés par M. J. J. Schmidt sur le huddhisme de l'Asie centrale nous fournissent bien les noms de six bodhisattvas qui jouissent d'une grande célébrité. Ainsi, dans l'extrait que ce savant nous donna du Mahâyâna sâtra suvarna prabhâsa, les six bodhisattvas suivants se présentent comme interlocuteurs de Çâkyamuni, qui aimait à converser dans les bois : Akâsâ garbhi, Rutchira ketu, Sariputra, Akchayamati, Padmapani (le même que Aryâvalokitèçvara) et Ratnasikhi. (Voyez Mém. de l'Ac. imp. des sciences de S'-Pétersbourg, t. I, 3° livraison, 1830, pag. 243-245.) Mais sont-ce bien les six arhats auxquels Kalhana fait allusion dans le sloka dont il s'agit? Peut-être l'expression de l'auteur n'a-t-elle trait qu'aux six degrés de perfection ou de sainteté auxquels parvint Nâgârdjuna.

#### SLOKA 176

Le nom de Tchandra se trouve parmi les huit anciens grammairiens hindus cités par Colebrooke dans son Traité sur les langues sanskrite et prakrite (As. Res. tom. VII, p. 204).

Les titres de livres «vyâkarana» et «upadêsu» paraissent, parmi les buddhistes, être équivalents à ceux de «puranas» et «tantras». (Voyez le Mémoire de M. Hodgson dans les Transact. of the R. As. Soc. of Great Br. and Irel. vol. II, part. 1 et 2.)

### SLOKA 178.

# ते वादिनः पराजित्य वदेन निर्विलान् बुधान्

Ces argumentateurs, après avoir vaincu par la parole tous les savants.

On trouvera un accord parfait entre ces traits par lesquels Kalhana caractérise les buddhistes, et ceux par lesquels Strabon (lib. XV, p. marg. 719, ed. Amstelodami, 1763) distingue les Pramnæ des brahmanes: φιλοσόφοις τε τοῖς Βραχμᾶσιν ἀντιδιαροῦν Γαι Πράμνας ἐρισ Γικούς τινας καὶ ἐλεγκτικούς τῆς δὲ Βραχμᾶνας φυσιολογίαν καὶ ἀσθρονομίαν ἀσκεῖν, γελωμένους ὑπ ἐκείνων ὡς ἀλαζόνας καὶ ἀνοήτους. C'est-à-dire:

On parle encore d'une autre espèce de philosophes nommés Prannes, et op-

posés aux brahmanes. Ce sont de grands disputeurs qui argumentent sur tout et qui se moquent des brahmanes, en les appelant des fanfarons et des insensés, parce qu'ils s'occupent de physique et d'astronomie.

Ceci vient à l'appui de l'opinion de plusieurs savants, qui croient que les Pramnæ étaient des bouddhistes.

#### SLOKA 180.

Dârva et Abhisara étaient sans doute des provinces limitrophes du Kaçmîr, et devaient être situées au sud de ce pays, puisque le froid y était moins sévère que dans le Kaçmîr même. Elles sont communément jointes ensemble, comme dans le passage du Mahabharat, cité par M. Lassen (*Pentop.*, pag. 18):

# दार्वाभिसारा दारदा: पुएट्राश्चैव सल्स्नश:॥

Des milliers de Dârvâbhisarâs, de Dâradas et de Pundras.

Dans mon esquisse géographique de l'ancien empire de Kaçmîr, je reviendrai sur les deux pays dont il est ici question.

SLOKA 192.

## वर्षषष्टिं सषण्मासै: षद्भिवषिर्विवर्जितां।

Littéralement: «Soixante ans, avec déduction de six ans et six mois» (ou cinquante-trois ans et six mois). Cette manière d'énoncer un nombre peut être amenée par le mètre du vers, mais Hérodote l'emploie aussi en prose. Il dit, par exemple: Ἄρξαντες τῆς ἀνω Ἅλυος ποταμε Ασικς ἐπ' ἔτεα τρικκον ακαὶ εκαθον δυῶν δεον α. «Ils (les Mèdes) régnèrent « sur l'Asie, située au delà du fleuve Halys, depuis cent trente moins « deux ans » (c'est-à-dire cent vingt-huit ans).

SLOKA 194.

## वटेश्वर:

Vatéguara, seigneur du figuier indien, arbre consacré à Çiva, qui est souvent représenté assis dessous. C'est aussi la demeure commune des Sanyasis ou des Yôguis.

SLOKA 197.

## किन्नर:

Le nom même des Kinnaras, कि नर्, Kim nara, ou कि पुरुष, Kim purucha, qui signifie quelle espèce d'hommes! est une exclamation d'étonnement sur des êtres étranges. On leur donne une tête de cheval sur un corps humain. Ils sont nés des pieds de Brahma avec les Yakchas, les Pisatchas, etc.; ils passent aussi pour être fils de Kaçyapa et des filles de Dakcha; ils paraissent, en outre, comme musiciens et choristes du ciel, et forment une classe de demi-dieux dans le cortége de Kuvêra, qui s'appelle Kinnarêça, seigneur des Kinnaras. Sous ce dernier caractère, en leur supposant quelque chose de réel, ils pourraient être des montagnards de l'Inde septentrionale, siége de richesses mystérieuses et de créations merveilleuses. Leur tête de cheval a fait penser aux cavaliers tartares.

Kalidaça, dans son poëme de Kumâra, parle des femmes des Kinnaras parcourant les montagnes de l'Himalâya (chant I, sl. 11):

# उद्वेजयत्यङ्गुलिपार्त्तिभागान् मार्गे शिलोभूतिहमे ऽ पि यत्र। न दुर्वहृत्रोत्तिपयोधरार्त्ता भिन्दन्ति मन्दां गतिमश्चमुख्य:॥११॥

11. Là, sur des chemins où la neige s'est pétrifiée, les femmes des Kinnaras à tête de cheval blessent leurs orteils et la plante de leurs pieds, sans interrompre leur marche lente, portant péniblement le poids de leurs flancs et de leurs seins.

Dans le sloka 14, elles sont représentées comme habitant les cavernes de l'Himalaya.

# यत्रांशुकाच्चेपविलज्जितानां यदृच्छया किम्पुरुषाङ्गनानां। द्रीगृरुद्वारि विलम्बिविम्बास् तिस्किरिएयो जलदा भवन्ति॥ २४॥

14. Là, à la porte des cavernes, qui sont leurs demeures, les ombres prolongées des nuages deviennent des paravents pour les belles femmes pudiques des Kinnaras lorsqu'elles ont, suivant leur désir, rejeté leurs vêtements.

SLOKA 199.

Le mot cramana qui, d'après le Dictionnaire de Wilson, signifie un

dévot, un ascète en général, désigne certainement, dans ce sloka, un dévot buddhique. On peut supposer qu'au Kaçmîr, au moins, ce titre ne se donnait qu'à un dévot de cette religion; ce qui rappelle les Samanaioi de Porphyre, et permet de les identifier entièrement avec les Buddhistes. Voyez Πορφυρεοῦ φιλοσόφου περί ἀποχῆς ἐμψύχων, lib. IV, \$ 17, pag. 355; ed. Holstenii, 1765.

SLOKAS 201, 202.

## नौयानोज्ज्वालनिम्नगं पत्तनं

Ville où se trouvait une rivière éclatante de Iumière par le mouvement des vaisseaux.

La situation de cette ville au bord d'une rivière me paraît exprimée par une seule épithète pittoresque d'une grande beauté, qui sera sentie par quiconque a jamais admiré l'effet d'un vaisseau au milieu des flots d'argent liquide que sa marche rapide a soulevés. La langue sanscrite possède par excellence ces trésors d'épithètes, si j'ose m'exprimer ainsi. L'épithète velivolam, attribuée par Virgile à la mer (Æn. I, 224), est moins riche que celle dont se sert Kalhana pour désigner une simple rivière.

#### SLOKA 206.

J'ai substitué पूर्वमाकालितो du manuscrit de la Société asiatique de Calcutta à पूर्वमाकार्पितो de l'édition de Calcutta.

### नूपुर

Nûpura signifie proprement des anneaux que les femmes indiennes portent aux doigts de leurs pieds. D'autres anneaux ou cercles, souvent massifs, soit d'or, soit d'argent, leur entourent la cheville du pied.

Une comparaison qui peut nous paraître étrange, mais dont les poëtes hindus se servent si fréquemment qu'on la croirait de rigueur pour eux, est celle du retentissement que causent les ornements des pieds comparé avec le bruit que font les cygnes en marchant. Parmi un grand nombre de passages que je pourrais citer, je choisis le 102° sloka des आदिरसप्रतोका: Âdirasaslokâḥ (Sententiæ eroticæ principales) de Kalidasa:

नितान्तलाचारसरागलोहितैर्नितम्बिनीनां चरणैः सुनूपुरैः।

# पदे पदे हंसहतानुकारिभिर्जनस्य चित्तं क्रियते समन्मथं॥

Les belles (καλλίπυγαι) enivrent d'amour tous les cœurs par leurs pieds qui sont très-colorés du rouge éclatant de la laque liquide, et dont les ornements produisent à chaque pas, un retentissement qui imite le bruit des cygnos.

#### SLOKAS 215, 216.

Ayant, par quelques bonnes actions de sa vie antérieure, acquis le bonheur de vous voir, etc. etc.

On remarquera la beauté de l'allocution du jeune brahmane aux deux belles étrangères. La croyance d'une existence antérieure lui a prêté une flatterie délicate qui, pour nous, doit avoir un mérite de plus, celui de la nouveauté. Les Hindus en font un fréquent usage dans leur poésie, et j'espère ne pas déplaire au lecteur en transcrivant, du poème que je viens de citer, le 3° sloka, dont la pensée vient de la même source. C'est un dialogue entre un époux qui part, et sa femme:

# स्मर्त्तव्या वयं रृतुसुन्त्रमुखि प्रस्तावतो ऽिं त्वया स्योदवं यदि नाथ दास्यति विधिर्जातिस्मर्त्वं मम । एकस्मिनिक् चन्मिन का सुभगे जातिस्मर्त्वं तव प्राणाः पान्य त्वयैव चिलताः क्वाद्यापि जन्मैकता ॥

### L'ÉPOUX parle :

O toi dont la beauté égale celle de la lune, soyons présents à ton souvenir; que le moment propice ne t'en manque jamais!

#### L'ÉPOUSE.

Ce sera, mon seigneur, quand Brahma me donnera le souvenir de ma naissance antérieure.

#### L'ÉPOUX.

Pourquoi, ô bienheureuse! dans cette vie, le souvenir de ta naissance antérieure?

#### L'ÉPOUSE.

Mon àme, ô voyageur! part avec toi; que devient donc, même aujourd'hui, ma seule existence?

SLOKA 218.

## विद्याधोन्द्राये

Les Vidyâdharas forment une classe particulière de demi-dieux, ou de génies qui voyagent dans les airs. (Wils. Dict.)

#### SLOKA 220.

La fête ou procession du mois djesta (mai ou juin), faite ici par des nâgas, est commune aux brahmanes et aux buddhistes. Nous lisons dans le Foë-kouë-ki ou Relation des royaumes bouddhiques, p. 18 et 20, que dans la ville de Khotan, une de celles de la Tartarie où le buddhisme paraît avoir été établi le plus tôt et pratiqué avec la plus grande magnificence, la procession des images, dans le v° siècle de notre ère, commençait le 4 juin et se continuait jusqu'au 18; ce qui s'accorde avec notre texte.

#### तत्त्वकस्य

Takchaka, fils de Kadrû, épouse de Kaçyapa, et frère de Sêcha, est un des principaux serpents à plusieurs têtes. Ce nom désigne aussi l'artiste divin, Viçvakarman, et en général il signifie charpentier. (Wils. Dict.)

SLOKA 225.

### श्वसनाश्नः

Ce mot signifie littéralement « nourri de vent, » ou « de soupir, » et, par extension, « serpent, » parce qu'on croit que l'air suffit pour la nourriture de ce reptile. Ainsi Çrî Çilhana, auteur moral très-célèbre, dans son प्रान्तिश्रातको Çantiçatakam ou Centurie des slokas pour la tranquillité de l'âme (sl. 12, éd. du râdja Kâli Kichen.), s'exprime en ces termes:

## याज्ञाशून्यमयत्रलभ्यमश्नं वायुः कृतो वेधसा व्यालानां

Par la merci de Brahma le vent devient la nourriture des serpents sans aucune demande, ni aucun effort de leur part.

### SLOKAS 226, 229, 230.

Ces slokas sont l'expression d'une noblesse et d'une fierté d'âme que nous ne sommes pas accoutumés à supposer aux Hindus. Le beau précepte de tenir secrètes ses douleurs intérieures contraste singulièrement avec cette sensiblerie qui est, parmi nous, le caractère affiché de toute une école : ses élèves croient ne pas pouvoir se plaindre assez souvent et assez hautement, non-seulement des malheurs réels dont, comme hommes, ils pourraient avoir leur part, mais des douleurs imaginaires que, pour la plupart, ils se fatiguent à provoquer en eux-mêmes, et à faire croire aux autres. Kalhana a-t-il des peines? il veut « qu'elles vieil-« lissent dans l'intérieur de son âme, et qu'enfin le feu du bûcher les con-« sume. » Je ne résiste pas au plaisir de faire remarquer l'accord, qui existe à cet égard, entre Pindare (Fragm. t. II, 2° part., p. 649; édit. Bækh.) et le fils de Tchampaka, accord que l'on trouverait parfait sans une petite nuance qui appartient à la nature plus expansive d'un Grec :

Αλλοτρίοισι μὴ προφαίνειν, τίς φέρεται
Μόχδος ἄμμιν τοῦτό γέ τοι ἐρέω,
Καλῶν μὲν ὧν μοῖράν τε τερπνῶν ἐς μέσον χρὴ παντὶ λαῷ
Δεικνύναι εἰ ἐἐ τις ἀνθρώποισι Θεόσδοτος ἄτλατα κακότας
Προστύχη, ταύταν σκότει κρύπτειν ἐοικε.

On ne doit point révéler aux autres la peine qui nous afflige. Je t'y exhorte bien; quand des choses belles et agréables te tombent en partage, ce sont elles qu'il faut montrer au milieu du peuple; mais s'il survient une grave affliction, envoyée par Dieu aux hommes, il convient de la cacher dans les ténèbres.

#### SLOKAS 234 ET 235.

Je ne trouve, dans le livre IV des Lois de Manu, que le sloka 27 qui ait quelque rapport à l'abstinence forcée des nâgas dont il est question ici.

# नानिष्ट्वा नवशस्येष्ट्या पशुना चाग्निमान् द्विजः। नवाज्ञमस्यान्मांसं वा दीर्घमायुर्जिजीविषुः॥

Le brahmane qui entretient un feu consacré, et qui désire vivre de longues années, ne doit pas manger du riz nouveau ni de la viande, avant d'avoir offert les prémices de la récolte et sacrifié un animal.

Trad. de M. Loiseleur Deslongchamps.

SLOKAS 247 ET 248.

Quand de belles femmes marchent ou courent, les poëtes hindus se

plaisent à écouter le retentissement de leurs ornements, et à signaler le dérangement qui a lieu dans leur vêtement d'autant plus facilement que ce vêtement n'est attaché par aucune épingle ou agrafe, mais tient à leur corps simplement au moyen d'un repli ou d'un nœud. Nous en avons un exemple remarquable dans le passage suivant, qui est extrait de l'hymne déjà cité, de Çağkarâtcharya à Pârvatî;

नरं वर्षीयांसं नयनविरसं नर्मसु चउं तवा पांगालोके पतितमनुधाविन शतशः। गलद्वेणीवंधाः कुचकलसविश्रस्तसिचया स्टात् त्रयात् कांच्यो विगलितरुकूला युवतयः॥ १३॥

Le vieillard accablé par l'âge, aux yeux desséchés et mort aux plaisirs, quand un de tes regards de côté tombe sur lui, est poursuivi à la course par cent jeunes femmes dont l'empressement confus est tel que les bandeaux de leurs cheveux tressés tombent, le voile de leurs seins élevés s'envole, et leur ceinture de toile fine se détache en glissant.

SLOKA 244.

## महात्

Ce mot paraît être ici pour चिरात्, abl. employé comme un adverbe relatif à Kâlas, nom. du sloka.

SLOKA 249.

Une empreinte dorée de la main.

Ceci paraît avoir trait à l'ancien usage selon lequel l'empreinte d'une main équivalait à un serment, usage qui existe encore aujourd'hui parmi les Mysoréens (voyez l'Histoire des Anglais dans l'Inde, par Orme, t. I, pag. 348, citée par le col. Wilks dans son Histoire du Mâisur, t. I, p. 325) et qui nous explique d'autant mieux comment cette empreinte pouvait attirer l'attention et réveiller l'ancienne passion du roi Nara.

SLOKA 251.

## उन्मत्तमनः करणवार्णं

Littéralemement: « l'éléphant de l'esprit furieux. » C'est bien là l'image

commune dont les Hindus se servent pour représenter le désir effréné. Ainsi Çrî Çilhana dit (sloka 21 du Çantiçatakam, cité):

> यदासी दुर्वारः प्रसर्ति मदश्चित्तकरिणस्तदा तस्योदामप्रसर्तसर्हेर्व्यवसितैः । क्व तद्वैर्यालानं क्व सनिज्ञकुलाचारिनगउः क्व सालज्जारज्जुः क्व विनयकटोराद्भुशमपि ॥

Quand l'esprit intempéré, semblable à un éléphant furieux, s'échappe, devenu indomptable, il est emporté par les efforts que la passion suscite; où est alors le poteau de la fermeté? où est la chaîne de fer de la règle de conduite de sa famille? où est le lien de la pudeur? où est enfin le crochet sévère de la modestie?

On voit que tout se rapporte à un éléphant : le poteau auquel on a coutume de l'attacher, la chaîne de fer, et d'autres liens des pieds et du cou, et l'aiguillon ou crochet de fer par lequel le conducteur le régit, auxquels répondent, dans la comparaison, la fermeté, la règle de conduite de la famille, la pudeur et la modestie.

#### SLOKA 153.

Ce sloka prouverait que les Hindus avaient, on ne saurait dire depuis quelle époque, une idée, confuse peut-être, de l'action de la lune sur la mer. Ainsi dans le Raghu-vansa (XVII, sl. 271):

# प्रवृद्धौ स्थिते चन्द्रः समुद्रोऽपि तथाविधः।

La lune parvenue à sa plénitude décroît, l'océan suit en même temps la même loi.

L'auteur du Gitagovinda (XI, 22, sl. 24, p. 48, ed. Lassen) emploie cette comparaison dont, je crois, jamais poëte occidental n'a fait usage, pour exprimer l'effet que la vue de l'objet aimé produit sur l'amant passionné.

# राधावदनविलोकनविकशितविविधविकार्विभङ्गं। जलनिधिमिव विधुमण्डलदर्शनतर्रिततुङ्गतर्ङ्गं॥

Radha, dit-il, vit Hari qui était agité par les émotions diverses manifestées à l'aspect du visage de Radha, de même que l'océan se balance en vagues élevées à la vue du disque de la lune.

SLOKAS 261-262.

## चक्रधर्, चक्रि

Tchakradhara, tchakri, signifient « ayant un disque » et « serpent, » ici « chef de serpents. » C'est pourquoi notre auteur se plaît à désigner sous le même nom Suçrava et Vichnu, et à unir dans la même comparaison la mort des Kaçmîriens causée par l'un, et celle de Madhû et de Kâitabha causée par l'autre.

Ces derniers étaient deux Danavas qui, fiers de leur force et de leur courage, demandèrent à combattre Vichnu, sous lequel ils succombèrent. Comme Kalhana fait mention de la moelle de ces démons, nous citerons textuellement le passage du *Harivansa* qui éclaircira ce sloka de notre texte en donnant l'étymologie d'un nom de la terre.

तौ क्तावाष्ट्रतौ ताये वपुर्म्यामैकतां गतौ।

मेदो मुमुचतुर्दैत्यौ मध्यमानौ जलार्मिभिः॥ ३६॥

मेदसा तज्जलं व्याप्तं ताम्यामन्तद्वे।

नाग्यनम्र भगवानसृजत् स पुनः प्रजाः॥ ३६॥

दैत्ययोर्भेदसाच्छन्ना मेदिनोति परिष्रुता।

प्रभावात् पद्मनाभस्य शास्त्रती जगती कृता॥ ४०॥

Мапияс. de M. E. Burnouf, fol. 126 aa, b.

### LA TERRE parle:

Après leur mort, leurs deux corps, plongés dans l'eau, n'en formèrent plus qu'un, et battus par les flots, rendirent une espèce de moelle. L'eau s'engraissant de cette moelle, disparut et le divin Nârâyana put alors créer les êtres. Ainsi inondée et couverte de la moelle (médas) de ces Dâityas, j'ai reçu le nom de Mêdinî, et par la puissance de Vichnu, je suis devenue l'éternelle Djagatî.

Trad. de M. Langlois, t. I, p. 241.

Dans un autre endroit :

मधुमेदोऽम्बुपूर्णा च पृथिवी समरृख्यत । प्रमदेव चनाने च रक्तांशुकिनवासिनी ॥ ५२॥

# मेदिनीति रुष शब्दस्य लब्धः पृथ्व्या नरोत्तम । नामासुरसङ्ख्रेण धरण्याः संप्रतिष्ठितं ॥ ५३ ॥

Man. de M. E. Burnouf, fol. 485 b.

La terre fut toute couverte de la moelle de Madhu, et parut semblable à une femme qui se pare dans l'automne d'un vêtement rouge. Cette circonstance a fait donner à la terre le surnom de Mêdinî, surnom que des milliers d'Asouras lui ont imposé.

Trad. de M. Langlois, t. II, p. 344.

La mort de Madhu et de Kâitabha est aussi racontée d'une manière remarquable sous plus d'un rapport dans le premier chapitre du *Tchandîpat*, poëme qui est aussi nommé *Saptaçati*, parce qu'il contient sept cents slokas, et qui fait partie du *Marcandéya purana*. (Voyez la traduction anglaise de cet ouvrage par Kavali Vankata, *Ramasvâmi*, p. 5 etc. 1823.) Le texte sanscrit de ce poëme a été publié sous le titre de *Devimahatmyam*, avec une traduction latine, par M. Louis Poley, 1831. Voici comment s'exprime le poëte (chant I, sl. 49-52, p. 6):

योगनिद्रां यदा विस्तुर्जगत्येकार्णवीकृते।

ग्रास्तीर्य शेषमभजत् कल्पान्ते भगवान् प्रभुः॥ ४६॥
तदा द्वावसुरी चोरी विद्याती मधुकैटभी।
विस्तुकर्णमलोद्भृती हन्तुं ब्रह्माणमुखती॥ ५०॥
स नाभिकमले विस्तोः स्थितो ब्रह्मा प्रजापतिः।
द्रष्ट्वा तावसुरी चोग्री प्रसुप्तं च जनार्दनं॥ ५९॥
तुष्ठाव योगनिद्रां तामकाग्रह्हदयस्थितः।
विवाधनार्थाय होईहिनिज्ञकृतालयां॥ ५२॥

49. Lorsque, à la fin du Kalpa et tandis que le monde était transformé en un seul océan, Vichnu, l'adorable seigneur, après avoir étendu le serpent Sêcha pour sa couche, célébrait la yôganidrâ (la léthargie de la méditation).

50. Alors deux formidables Asuras, appelés Madhu et Kaïtabha, nés de l'ordure de l'oreille de Vichnu, s'apprêtèrent à tuer Brahma.

51. Brahma, le seigneur des êtres, qui était dans le lotus de l'ombilic de

Vichnu, vit ces deux terribles Asuras, ainsi que le Dieu adoré par les hommes, qui sommeillait,

52. Et, attachant son âme à un seul objet, pour éveiller Hari, il invoqua la yôganidrâ (la léthargie de la méditation), qui demeurait dans les yeux de Hari.

Alors suit, en quinze slokas, l'invocation sublime que Brahma adresse à la déesse Yôganidrâ, personnification ingénieuse de l'abstraction parfaite de l'esprit. A la voix de ce dieu elle s'émeut:

. नेत्रास्यनासिकाबादुल्द्वयेभ्यस्तथोर्सः ।

निर्गम्य दर्शने तस्यौ ब्रह्माणो उच्यक्तजन्मनः ॥ ६६ ॥

उत्तस्या च जगबायस्तथा मुक्तो जनादृनः ।

एकाणिव लि शयनात् ततः स दृदृशे च तौ ॥ ७० ॥

मधुकैरभौ दुरात्मानावितवीर्यपराक्रमौ ।

क्रोधरक्तेच्चणावत्तुं ब्रह्माणं जनितोद्यमौ ॥ ७१ ॥

समुख्याय ततस्ताभ्यां युयुधे भगवान् हिरः ।

पञ्चवर्षसङ्ख्राणि वादुप्रहरूणो विभुः ॥ ७२ ॥

- 69. Sortie de la poitrine, du cœur, des bras, du visage, du nez et des yeux, elle se présenta devant Brahma, dont la naissance est mystérieuse,
- 70. Et, délivré d'elle, le dieu adoré par les hommes, le dominateur du monde, se leva de sa couche qui n'était qu'un seul océan, et aperçut les deux Asuras
- 71. Madhu et Kâitabha, qui, mus par une intention perverse, doués d'une force excessive, les yeux rouges de colère, s'étaient apprêtés à dévorer Brahma.
- 72. S'étant dressé alors, le bienheureux Hari, agitant ses bras, lutta pendant cinq mille ans avec eux.

Enfin ils se confessent vaincus et disent :

प्रीतौ स्वस्तव युद्धेन भ्लाष्ट्यस्वन्मृत्युग्वयोः। स्रावां जिह् न यत्रोवीं सिललेन पिस्प्रिता॥ 9६॥ तथेत्युत्ना भगवता शंव्यक्रगदाभृता। कृत्वा चक्रेण वै छिन्ने जघने शिर्सी तयोः॥ 99॥ 76. Nous sommes gratifiés par ton combat. Que la mort, de ta main, nous soit glorieuse à tous deux. Ne nous tue pas là où la terre est inondée de l'océan.

77. Ainsi soit-il, dit le dieu bienheureux, armé de la massue, du disque et du çağkha; et de son disque il leur coupa les têtes sur sa cuisse.

#### SLOKA 264.

Le yôdjana est une mesure variable qui est évaluée à  $4\frac{1}{3}$ , à 5, et à 9 milles anglais, ou 3 lieues environ. Le yôdjana est égal à 4 krosas, ou kos, qui varient aussi, et qui sont ordinairement de 8,000 coudées ou de 12,000 pieds (Wilson, Dictionnaire.) D'après les tables publiées par M. James Prinsep, secrétaire de la Société asiatique de Calcutta, le kos est égal à 2 milles  $\frac{1}{4}$  anglais. On le prend généralement pour 2 milles anglais. Le Yôdjana s'estime approximativement à 10 milles anglais. (Voyez Useful Tables, part. I, p. 87.)

SLOKA 267.

## दूरिगरी

Dûragirûu. J'ai traduit: « sur une montagne éloignée; » mais dûragiri pourrait être un nom propre. En effet, le récit des auteurs mahométans, tel que le cite Wilson (As. Res. XV, 27) pourrait le faire croire.

SLOKA 270.

## उपचक्रधरं

Ce lac blanc couvert d'oies rougeâtres.

J'ai fait accorder upatchakradharam avec saraḥ « lac; » l'enjambement des deux demi-slokas ne devait pas m'en empêcher. Quant aux oies rougeâtres, qui répondent à upatchacra, je ne puis que renvoyer à ma note sur le sloka 35 de ce livre. Wilson, d'après les auteurs persans, fait de ce mot un nom propre, qui a été changé en Tchakder, par l'auteur du Wakiat-i-Cachmir, et qui s'applique à un lieu dont on fixe la situation près de Mabrah. Quelques détails topographiques sont donnés à cet égard, dans la note de Wilson, d'après Narayana-Cul et Abulfazil (As. Res. loco citato); mais j'ai cru devoir conserver dans ma traduction le sens littéral du texte.

#### NOTES

## sloka 274. गन्धर्वनगरोपमां

Semblable à la ville des ombres.

Gandharva ne signifie pas seulement « danseur et musicien du ciel, » mais aussi « âme après la mort, avant que la créature renaisse sous une « autre forme : » ce qui s'accorde presque avec nos idées des esprits. (Wilson, Dict.)

SLOKA 279.

# **मुधामूतिकलामौलिं**

Le Dieu dont la tête porte le croissant de la lune qui produit le nectar.

D'après la fiction des Hindus, la pleine lune est remplie du nectar que boivent les dieux, et elle décroît à mesure qu'ils la vident. Urvâsî, la nymphe du ciel, qui doit en savoir quelque chose, dit, dans le drame de Vikramôrvasî (éd. Calc. p. 9): चन्द्रतोडमृतमित « le nectar vient de la « lune. » C'est là que Garuda, le puissant oiseau, alla le chercher, et que pour s'en assurer la possession, il tâcha de saisir et de cacher sous ses ailes toute la lune, qui était gardée par Indra. Voyez, sur ce mythe, l'Astîka-sâuparnaparva du Mahabharat, t. I, p. 52, éd. Calc.

SLOKA 282.

### ग्राप्तन

Assis dans l'attitude de la dévotion.

La superstition des Orientaux les a toujours portés à inventer des attitudes particulières pour accomplir les actes de dévotion. On en énumère jusqu'à quatre-vingt-quatre.

# ग्राहरोहो सदेहो ऽसौ लोकान्

Il monta avec son propre corps aux régions du Dieu.

Comme l'usage des Hindus a toujours été de brûler les morts, je croirais que l'expression de « monter au ciel avec son propre corps » s'applique à ceux qui dérobent leur mort aux yeux du monde, en allant mourir seuls ou entourés de leurs amis et serviteurs les plus fidèles, parmi les neiges du Himalâya. C'est ainsi que Yudhichlhira, en se di-

rigeant vers le nord, disparut dans la solitude de ces monts couverts de glaces éternelles. Le sloka 31 du livre VI des Lois de Manu paraît avoir trait à cette coutume, ainsi recommandée par le législateur:

# म्रपग्जितां वास्याय ब्रजेदिशमजिलगः। म्रानिपाताच्छगिस्य युक्तो वार्यनिलाशनः॥ ३१॥

C'est-à-dire: « Qu'il marche sans cesse en ligne droite vers la région « invincible du nord-est, ne vivant que d'eau et d'air, jusqu'à ce que son « corps soit dissous, et son âme unie à la divinité. »

#### SLOKA 284.

Le second demi-sloka rappelle la sentence suivante de l'Hitopadèça (pag. 18, édit. de Calc. 1830):

# कोटोपि सुमनःसङ्गादारोहित सतां शिरः। ऋश्मापि याति देवत्वं महद्भिः सुप्रतिष्ठितः॥

Rosen, dans ses racines sanskrites, monument précieux d'une érudition si bien dirigée, et arrêtée si tôt, dans son plus beau développement, par la mort prématurée de ce vrai savant; Rosen, en voulant, d'après le conseil de M. Bopp, conserver la signification originaire de pratichthita, traduit ce mot (p. 22) par bene calcatus. Wilkins, William Jones, Wilson, Vans Kennedi, de Bohlen, donnent à ce mot exclusivement le sens de « consacré, » sens qu'il a, en effet, ordinairement. Mais en nous rappelant que tant de traces du pied, soit d'une divinité, soit de Buddha ou d'autres saints, sont révérées sur des pierres, dans l'Asie orientale (voyez On Buddha and the Phrabat, by captain James Low, Transact. R. As. Soc. tom. III, part. 1, pag. 57), nous trouverons l'interprétation des uns suffisamment justifiée, sans qu'il faille rejeter absolument celle des autres.

Toute la sentence de l'Hitopadèça précitée peut se rendre par ces « mots : « Un reptile même, attaché à une fleur, monte sur la tête des « hommes vertueux ; une pierre même, bien empreinte de la marque des « pieds de grands saints, obtient des honneurs divins. »

Je justifierai ce sens par un sloka du *Mêghadûta*, poëme de Kalîdâsa. Le Yakcha dit au nuage messager (sloka 57) :

# तत्र व्यक्तं रृषिरं चर्णन्यासमर्देन्दुमीले। शश्वत् सिद्दैरुपचितवलिं भक्तिनम्र: परीया:॥५९॥

Là, t'étant respectueusement incliné, tourne autour de la trace du pied de celui qui porte le croissant de la lune sur sa tête, trace empreinte sur la pierre que les Siddhas révèrent par des sacrifices éternels.

#### SLOKA 286.

Utpalâkcha pourrait, d'après Wilson (Asiatic Res. XV, 27), être le même que Puchkarâkcha, en tant que l'un et l'autre nom signifie « ayant des yeux de lotus. » Parmi les princes qui s'étaient confédérés contre Tchandragupta, le drame intitulé Mudra Rakchasa désigne Puchkarâkcha comme roi de Kaçmîr. La chronologie de Kalhana, qui place Utpalâkcha entre l'an 892 et l'an 862 avant notre ère, ne nous permet d'en faire, ni un contemporain de ce Tchandragupta qui, d'après les Hindus, a vécu 1502 ans avant l'ère chrétienne, ni un contemporain de ce Sandracottus qui fut en relation avec Séleucus, l'an 312 avant Jésus-Christ.

SLOKA 292.

## वेताल

Vêtâla est un compagnon de Çiva, et aussi un démon, un spectre, qui se tient dans les cimetières et anime des cadavres. (Wilson's Dict.) Ce personnage fictif paraît appartenir à un culte anti-brahmanique des Hindus. Il est l'objet d'une vénération populaire très-répandue, notamment dans le Dekhan. Là il n'a ni image ni temple; mais il est vénéré en plein air, communément sous l'ombre d'un grand arbre, et représenté par une pierre pyramidale ou triangulaire placée au milieu d'un cercle d'autres pierres dont le nombre est souvent de douze : ce qui paraît avoir trait aux douze mois, et se rattacher à Çiva et aux onze Rudras, ou aux douze Adityas.

Vêtâla est invoqué souvent dans une maladie; il reçoit des vœux dont on s'acquitte après la guérison, et un coq pour offrande, la même que les Grecs faisaient à Esculape. Toute personne peut, sans l'assistance d'un prêtre, s'adresser à cette espèce de divinité.

Vêtâla est aussi un démon dont une personne peut être possédée,

et qui, dans ce cas, doit être chassé ou rendu propice par certaines cérémonies et paroles magiques.

Quelquesois, dit-on, il est représenté sous les traits d'une figure humaine à deux bras. On le voit alors placé dans un temple, où il devient une des divinités rustiques. (The Journ. of the R. As. Soc. of Great Britain and Ireland; n° IX, August, 1838.)

SLOKAS 294 ET 298.

## सिंहल - लङ्क

Simhala et Lagha sont les principaux noms de l'île de Ceylan, dans les écrits indiens. Le premier de ces deux noms, qui signifie « île des lions » et qui est commun aux Chinois, se rapporte à la tradition selon laquelle Vidjaya, rejeton de la famille royale de Kalinga, et petit-fils d'une princesse qui avait eu pour époux un sinha ou lion, donna à l'île, après l'avoir conquise, un nom rappelant cette origine. Cette conquête est placée 543 ans avant notre ère, et serait donc postérieure, d'un siècle à peu près, à l'expédition que Mihirakula fit, dans le vue siècle avant J. C., selon la chronologie de Kaçmîr. Il paraîtra plus probable que la fable relative à l'origine de Vidjaya ait été suggérée par le nom que l'île portait déjà.

Lagka, l'autre nom de l'île, est plus classique. C'est par Lagka que passait jadis le premier méridien à partir duquel on comptait les longitudes des lieux. Lagka désigne à proprement parler la capitale de l'île et de la résidence de Râvana, tyran dont le nom figure souvent dans les récits mythologiques.

Le sloka 298 fait allusion à l'expédition de Ramatchandra contre Râvana, qui lui avait enlevé Sitâ, son épouse. (Voyez le Ramayana.) D'après d'anciennes traditions, l'île fut jadis habitée par des Rakchasas, des Nagas et des démons. J'y reviendrai dans mes dissertations.

Cette île a été considérée par les anciens comme une des plus grandes du monde, et, probablement, on l'a souvent confondue avec le groupe des îles nombreuses qui l'avoisinent. Cette confusion est, sans doute, la cause des différences notables que présentent entre eux les renseignements qui nous sont donnés sur sa situation et sur son étendue.

Il est étonnant qu'on ne l'ait jamais appelée île des éléphants, quoiqu'elle ait toujours passé pour produire les plus grands, les plus forts et les plus courageux de ces animaux; Denys le Périégète, voulant la qualifier, dit (v. 593):

Μητέρα Ταπροβάνην Ασιηγενέων ελεφάντων. Taprobane, la mère des éléphants asiatiques.

Taprobane, est le nom sous lequel cette île a été connue des Grecs et des Latins dans le rve siècle avant notre ère. D'après une notice récente, qui a été puisée dans les Annales de Ceylan, ce nom était pris d'un district maritime de l'île, appelé Tambapanni en pali, et तन्पाणि tamrapâni en sanskrit, c'est-à-dire main de cuivre à cause de la couleur de cuivre qui souilla les mains de Vidjaya et de ses sept cents compagnons, quand, après leur débarquement à Ceylan, épuisés par le mal de mer, ils pressèrent le sol de leurs bras en s'asseyant. (V. Epitome of the history of Ceylon, by the hon. George Turnour esq. p. 50.)

Cette étymologie n'est pas moins fabuleuse que celle de Siñhala. Nous ne saurions dire lequel des trois noms cités est le plus ancien. Tambapanni peut aussi être तानुष्पार्ग Tâmraparnî, nom d'une rivière de l'Inde méridionale (As. Res. VIII, 335), que nous trouvons dans un passage du Raghuvansa (chant IV, sl. 49-50). Je le citerai textuellement, non-seulement par rapport au nom de Taprobane, mais aussi à cause de l'ancienneté de l'établissement des Pandus dans le sud de l'Inde, dont j'aurai à traiter dans mes dissertations:

दिशि मन्दायते तेजो दिल्लाएया स्वेरिय। तस्यामेव स्वा: पाएउपा: प्रतापं न विषेहिरे॥ ४६॥ ताम्रपणेतिमेतस्य मुक्तासारं महोद्धे:। ते निपत्य दुरुत्तस्मै यश: स्विमव संचितं॥ ५०॥

49. Dans la région méridionale, la force du soleil se tempère bien; mais es Pandus n'y supportèrent pas la puissance de Raghu.

50. Prosternés, ils lui livrèrent leur gloire, comme un choix de perles ramassées là où Tâmraparnî se confond avec l'océan.

La mention des perles, dans cette comparaison, semble indiquer Ceylan, dont les eaux seules, dans les Indes, sont célèbres pour la pêche des perles.

Les autres noms principaux qui ont été donnés à cette île sont : Palæsi-

mundum, par Pline, et Palaisimoundou, par l'auteur du Périple de la mer Érythrée, dans le 1º siècle de notre ère; Simoundou et Salike, par Ptolémée, dans le 11° siècle (les habitants s'appelaient Salai, d'où provient peut-être le nom de Ceylan qui, cependant, peut se dériver de Simhala même); Serendivis, par Ammien Marcellin (lib. XXII, 7, 10), dans le 1v° siècle; Selediba et Tzinitza (Τζινιτζα), par le moine Cosmas, dans le vι° siècle; Serendib, par les Arabes, dans le 1x° siècle. (Renaudot, Anciennes relations de deux voyages des Mahométans du 1x° siècle, trad. de l'arabe; Paris, 1718.)

La place me manque pour rapporter les étymologies de ces noms et d'autres, ainsi que les considérations et les hypothèses diverses par lesquelles on a même changé la situation de Ceylan. On a placé cette île dans l'intersection de l'équateur et du méridien de Delhi; ce qui répond à l'extrémité méridionale des îles Maldives; on l'a prise pour Soumatra, pour Malacca, pour l'Ophir de la Bible. Je ne puis que renvoyer à un excellent Mémoire de M. Eugène Burnouf, inséré dans le Journal Asiatique du mois de mars 1826, où se trouvent réunis, dans un ordre lumineux, tous les renseignements qu'on peut désirer sur quelques noms de l'île de Ceylan, et particulièrement sur celui de Taprobane.

### SLOKA 296.

Nous rencontrons dans ce sloka un des rapprochements forcés dont les poètes Hindus ne nous offrent que trop d'exemples. Sur l'humidité qui suinte des tempes des éléphants, voyez ci-après la note relative au sloka 300.

#### SLOKA 300.

# चोलकर्णाउनाटाढींध्र्य

Tchôla est le Tanjore moderne; Karnâḍa et Nâṭa répondent au Karnate moderne, province méridionale de l'Inde.

# सिन्धुरानिव गन्धेभो

Comme un éléphant en rut chasse d'autres éléphants par l'odeur qu'il exhale. La même comparaison se trouve dans le *Raghavansa* (XVII, 70, p. 578, édit. de Calc.):

प्राय: प्रतापभग्नत्वादरीणां तस्य दुर्लभ:।

र्णो गन्धद्विपस्येव गन्धभग्नान्यदन्तिन:॥

Puisque la puissance de ses ennemis était rompue, le combat fréquent avec lui devenait difficile à entreprendre, de même que le combat avec un éléphant en chaleur qui, par son odeur, met en fuite les autres éléphants.

Dans le sloka précédent (sloka 296) il est question d'une humidité qui suinte des tempes des éléphants; le suintement a lieu par une petite ouverture qui s'y trouve. Aristote ne fait aucune mention de cette particularité physiologique; mais Strabon (lib. XV, p. 1003; ed. Falconer. Oxonii, 1807) en parle, et sa remarque se trouve confirmée par le témoignage de Cuvier (Ménagerie, t. I, pag. 121; Indische Bibliothek, I, 2, p. 165). Ce grand naturaliste croit, au reste, que ce phénomène est indépendant de la saison du rut, tandis que le géographe grec s'accorde avec les Hindus, qui disent le contraire. En effet, chez ceux-ci, l'épanchement de cette liqueur passe proverbialement pour le signe d'un amour furieux.

Cependant, nous trouvons dans le Vicramôrvasî (dernier acte, p. 118, édit de Calc.), drame déja cité, un passage qui pourrait faire croire qu'on reconnaissait aussi cette humidité, et l'odeur forte qu'elle répand, comme provenant de toute la constitution naturelle de l'animal, et non pas seulement d'une excitation passagère de la saison. Le voici:

# शमयति गजानन्यान् गन्धद्विप : कलभोऽपि सन्

L'éléphant, exhalant de l'odeur, dompte, même lorsqu'il est très-jeune, d'autres éléphants.

D'après les poètes indiens, l'odeur forte du suintement dont il s'agit est agréable aux abeilles, qu'elle attire. Notre auteur le dit lui-même (livre IV, sl. 375); et Kalidasa, dans sa description de la saison pluvieuse, Ritu sanhara (ch. II, sloka 15), s'exprime comme il suit:

# वनदिपानां नवतोयदस्वनेर्मदान्वितानां स्वनतां मुकुर्मुकु:। कपोलदेशा विमलोत्पलप्रभा:सभुङ्गयूर्थैर्मदवारिभिश्चिता:॥

Les tempes des éléphants sauvages, qui, pénétrés de plaisir par les murmures des nuages nouveaux, y répondent de temps en temps par leurs rugissements, resplendissent comme un lotus bleu pur, et sont couvertes d'une humidité, qui, indice de la volupté, se remplit d'essaims d'abeilles.

A l'autorité de la muse indienne on peut opposer le témoignage d'Abulfazil, qui dit (Ayeen Akbary, traduct. de Gladwin, t. I, p. 127): «Le signe qui indique que les éléphants sont en chaleur est une eau

« sale, d'une couleur blanche ou rouge, qui distille de leurs tempes « et dont l'odeur est insupportable. »

SLOKA 306.

## मिहिरेश्वरं

Içvara, joint au nom d'une personne ou d'un endroit, signifie « un linga » sous une dénomination particulière. (Wils. Dict. au mot Içvara.) J'aurais donc dû peut-être traduire « il éleva un linga de Mihira, ou : il éleva un linga consacré à Mihira (au soleil). » Mais comme ces symboles sacrés se plaçaient communément dans une enceinte ou sous un toit, j'ai cru devoir rendre le mot mihirèçvaram par « sanctuaire à Mihira ».

SLOKAS 307, 308 et 309.

Je dois répéter ici que je me suis réservé de traiter du pays de Gandhâra dans mon esquisse géographique de l'empire de Kaçmîr.

Quant aux brahmanes de Gandhâra, le blâme sévère jeté sur leurs mœurs, dans ces slokas, coıncide parfaitement avec la description que l'on en trouve dans le Karnaparva, ou livre de Karna, qui fait partie du Mahabharat et qui a été publié pour la première fois par le docteur Lassen. (Voyez Commentatio geographica atque historica de Pentapotamia indica. Bonnœ ad Rhenum, 1827.) Cet ouvrage, exécuté avec un talent et un savoir déjà justement appréciés par les érudits, est d'autant plus précieux pour nous qu'il nous fait connaître des renseignements que contient un ancien poëme sanskrit au sujet d'un pays limitrophe de l'ancienne Aryadêça et du Kaçmîr. M. Lassen a traduit le Karnaparna sur un seul manuscrit qui est écrit avec des caractères bengalis, et que l'on conserve à la Bibliothèque royale de Paris, sous le n° XX, dans le catalogue de Hamilton. Le savant traducteur a reconnu les imperfections de ce manuscrit; il a su corriger plusieurs passages du texte, et a noté le petit nombre d'endroits qu'il n'a pu traduire. Ayant eu l'occasion de collationner moi-même son édition d'une partie du Karnaparva avec un manuscrit du Mahabharat, qui se trouve dans la bibliothèque du collége sanscrit, à Calcutta, j'ai noté les variantes que m'a offertes la comparaison des deux textes. Depuis, on a publié à Calcutta le troisième volume du Mahabharat, qui contient tout le Karnaparva. J'ai donc pu profiter de l'avantage de comparer trois textes pour 93 ou 96 slokas

de ce grand poëme. L'importance et le peu d'étendue de ce morceau m'ont décidé à le transcrire en sanskrit à la suite de mes notes, en indiquant les variantes que présentent ces trois textes. La traduction française que j'y ajouterai serait très-inutile après la version latine de M. Lassen, si les différentes leçons du texte n'altéraient pas plus ou moins le sens des passages correspondants.

#### SLOKA 311.

Ce sloka ne se trouve pas dans le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta.

#### SLOKA 318.

Dans ce sloka, comme dans plusieurs autres de cet ouvrage, le suicide semble être un acte méritoire; dans d'autres endroits, les Dieux mêmes l'empêchent. La croyance des Hindus sur ce sujet ne paraît pas avoir été uniforme parmi les différentes sectes. Ainsi, dans le chap. xv du Padma-purana, intitulé Crichti Khanda, le suicide religieux est expressément recommandé; dans le chap. xcv11 du Murkandèya-purana, il est défendu, et les Dieux mêmes envoient un messager pour détourner de sa funeste résolution la fille du roi Viçala, qui veut se donner la mort.

SLOKA 319.

## खशा:

Le pays des Khaças est une contrée montagneuse, du nord de l'Inde. (Wils. Dict.) Voyez ci-après mon esquisse géographique.

### SLOKAS 320-324.

Cette histoire, dont une portion, au moins, appartient au domaine de la fable, acquiert cependant un certain degré d'intérêt par le rapprochement qu'elle permet d'établir entre le fait principal qui s'y trouve rapporté et les récits d'Hérodote (lib II, Euterpe, cap. 111), et de Diodore de Sicile (tom. I, lib. I, cap. Lix, pag. 178; edit. Wesseling, 1793), relatifs au fils de Sésostris. Ce fils qui, dans les deux auteurs grecs, est appelé Phéron (selon Eusèbe, Pharaon), était devenu aveugle pour avoir eu, disait-on, la témérité de lancer un javelot au milieu des eaux du Nil, qui s'était débordé. Il eut recours aux Dieux, et leur demanda un remède qui se fit longtemps attendre; enfin, la dixième année de sa cécité, selon Diodore, μαντείας αὐτῷ γενομένης, τιμῆσαι τε τὸν θεον τον εν

Ήλιουπόλει, καὶ γυναικὸς οὖρω νίζεσθαι τὸ ωρόσωωον ἥτις ωεῖραν ἀνδρὸς οὐκ εἶληφεν ἐτέρου τῶν μεν γυναικῶν, ἀωὸ τῆς ἰδίας ἀρξάμενος καὶ ωολλὰς εξετάσας, οὐδεμίαν εὖρεν άδιάφθορον, ωλῆν κηωωροῦ τινὸς, ἥν ὑγιὴς γενόμενος ἔγημε. τὰς δ'ἀλλας ζώσας ἐν κῶμη τινὶ κατέκαυσεν, ἥν Αἰγύωθιοι, διὰ τὸ σύμωτωμα τοῦτο, ωροσηγόρευσεν ἱεραν βῶλον.

Ayant reçu de l'oracle l'ordre de rendre un culte au dieu d'Héliopolis, et de se laver le visage avec l'urine d'une femme qui n'eût connu d'autre homme que son époux, il mit à l'épreuve beaucoup de femmes, à commencer par la sienne, et n'en trouva aucune qui fût pure, excepté celle d'un certain jardinier, l'aquelle il épousa après avoir recouvré sa santé. Il fit brûler vives toutes les autres, dans un certain village dont les Égyptiens, à cause de cet événement, proclamèrent sacré le territoire.

Hérodote ne dit pas que la femme vertueuse fut l'épouse d'un jardinier : dans le Râdjataranginî, il est question de la femme d'un potier.

SLOKA 349.

## **ग्र**चिंग्याश्च

Gén. de akchayint, qui n'est pas dans le Dictionnaire de M. Wilson. Je crois pouvoir déduire ce mot de म्रज्ञय, «incorruptible, » avec le taddhita suffixe उन्तो ou उपति, et je le prends pour le féminin de म्रज्ञयिन् , en traduisant : « des sanctuaires à Çiva et à son épouse » (Pârvatt, l'Incorruptible).

SLOKA 366.

## विसंष्ठ्ले

Ce mot n'est pas dans le Dictionnaire de M. Wilson, et la leçon paraît douteuse. Sans vouloir changer le texte, à chthula j'ai substitué स्यूल, « grand, vaste, » dont l'û long aurait cédé au mètre, et j'ai traduit « morcelé, » prenant वि pour un négatif joint à सं (विसंस्थुल).

### RÉSUMÉ DU LIVRE PREMIER.

On remarquera sans doute combien il y a peu de précision dans le résumé du livre I<sup>er</sup>, tel qu'il est donné dans l'édition de Calcutta. Le nombre des rois nommés dans ce livre est de 37 et non pas de 38;

le manuscrit de la Compagnie des Indes, n° 983, ne mentionne que 36 rois, en excluant probablement Nâgardjuna. Le nombre juste se compose de 16 rois kaçmîriens, nommés à partir de Gonarda Ier jusqu'à Abhimanyu inclusivement (en excluant 3 rois étrangers), et de 21 rois qui ont régné, depuis Gonarda III jusqu'à Yuddhichthira inclusivement; ce qui forme un total de 16+21=37 rois.

J'ignore comment la période de 1014 ans 9 mois et 9 jours, énoncée dans l'édition de Calcutta, a été obtenue. Le texte ne donne que la durée des règnes de 20 rois, qui font un total de 966 ans 8 mois et 16 jours. La durée du règne de Yuddhichthira n'est pas précisée; Wilson la fixe à 48 ans, qu'il a probablement obtenus en soustrayant du total de la période les règnes de 20 rois, donnés : en effet, si l'on retranche 966 ans 8 mois et 16 jours de 1014 ans, 9 mois et 9 jours, il reste 48 ans et 23 jours.

Comme, selon le sloka 48, la somme des règnes depuis Gonarda III, jusqu'à Yuddhichthira doit être 2268—1266=1002 ans, j'ai, pour parvenir à déterminer la durée du règne de ce dernier, soustrait 966 ans 8 mois et 16 jours de 1002 années; ce qui donne 35 ans 3 mois et 14 jours.

La somme totale des règnes de cette dynastie telle qu'elle est donnée dans le résumé du livre I<sup>er</sup> de l'édition de Calcutta, présente, comparée à celle qui résulte du texte même, une différence en plus de 12 ans, 8 mois et 23 jours, que j'ai cru devoir compter pour l'interrègne qui, selon le sloka 7 du livre II du Râdjatarangint, eut lieu entre la fin du règne de Yuddhichthira et le commencement du règne de Pratapâditya. (Voyez Table généalogique et chronologique, t. II.)

## LIVRE SECOND.

SLOKA PREMIER.

## विविधघटनावाल्लम्यानां

L'édition de Calcutta, ainsi que les deux manuscrits de la Compagnie des Indes, n° 310 et 983, portent द्विविध . . . . . leçon qui pourrait se sou tenir; et, dans ce cas, il faudrait traduire par ces mots: « dont l'excitation est mutuelle. » J'ai suivi le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta.

Les deux premiers manuscrits cités ont aussi लटमापुंमानामां laṭabhâ-pumbhâgâbyam, dont je ne sais que faire, au lieu de lalanâpumbhâgâbhyam que nous donnent l'édition de Calcutta, et le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta.

#### SLOKA 6.

Sur Vikramâditya voyez mon essai sur la chronologie de la Chronique de Kaçmîr.

#### SLOKA 10.

On remarquera la désignation singulière du soleil dans ce sloka : parce que la lune est appelée भ्रोतांभु «émettant des rayons froids,» le soleil est désigné भ्रोतेतरार्चिष: «rayonnant d'une lumière autre que froide.»

#### SLOKA 12.

## गङ्गामृगाङ्क्षण्उभ्यां

Chevelure ornée par Gangâ et par le croissant de la lune.

La rivière de Gangâ fut jadis reçue dans les cheveux de Çiva qui porte le nom de dhûrdjati, « dieu à chevelure pesante. » Elle erra dans cette chevelure pendant une longue période, avant que le dieu, à l'aspect de la dévotion du maharchi Bhagiratha, n'eût fait descendre ses eaux sur la terre. Le fleuve glorieux ayant, dans sa course, sauté audessus du lieu sacré où Djânu exerçait son austère dévotion, ce richi, irrité par cet outrage, but le fleuve tout entier, et ce ne fut qu'à la prière des dieux et des richis assemblés qu'il le rendit par ses oreilles. C'est pourquoi Ganga s'appelle Djâhnavî, fille de Djâhnu. La Ganga joignit la mer, et ensuite pénétra dans les régions infernales (voyez les notes du liv. III, sl. 170). Le chapitre xLIV du Râmayâna, qui contient cette légende mythologique, me paraît un des plus beaux exemples du genre grandiose que nous offre la poésie indienne. Nous devons à l'inspiration heureuse qu'en a reçue M. de Schlegel son incomparable poëme en vers hexamètres, qui est intitulé Die Herabkunft der Göttin Ganga, et qui réunit à la fois tout le sublime de l'imagination indienne et les charmes de la muse hellénique. (Voyez Indische Bibliothek, I B. 1 H. Seite 50.)

#### SLOKA 13.

L'édition de Calcutta porte तातापांच au lieu de ताताचार्य qu'on lit dans le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta, et qu'il faut adopter pour faire ressortir la comparaison qui est employée dans ce sloka. Il s'agit d'exprimer un rapport entre tâu « le roi et la reine, » et catahra-dâpayôvâhâu « la foudre et le nuage, » ainsi qu'entre l'épithète du pays nânâvarna manôramam « réjouissant par la diversité des castes, » et mâ-hêndram kârmakam « l'arc du grand Indra, l'arc-en-ciel qui est agréable « par la variété de ses couleurs. »

Je dois faire remarquer ici une figure poétique dont Kalhana ne se sert que trop souvent, et dont peut-être on ne trouve pas un seud exemple dans la bonne poésie occidentale; cette figure résulte de l'emploi d'un mot qui, ayant deux significations, donne lieu à une comparaison qui n'a d'autre fondement que ce double sens du mot, ou un calembourg. Dans le sloka qui est le sujet de cette note, varna, par exemple, signifie «couleur et caste;» et ce mot suffit à notre poëte pour comparer, avec les phénomènes célestes qui réjouissent la vue par la variété des couleurs, le couple royal qui posséde un pays heureux par le maintien de la diversité des castes.

Le nuage, la foudre et l'arc-en-ciel fournissent aux poëtes hindus des images dont ils se servent de préférence pour caractériser la beauté d'un objet. C'est ainsi que, dans la Gîta Govinda (II, 5, sl. 3, p. 11, éd. de M. Lassen), le cœur de l'amoureuse Radhâ se rappelle Hari « splendidement vêtu comme un sombre nuage embelli par l'arc étendu « d'Indra. »

# प्रचुरपुरंदरधनुरनुरिक्ततमेदुरमुदिरसुवेशं

Dans le Ritu sanhara de Kalidasa (Description de la saison pluvieuse, sl. 4), les nuages sont représentés « revêtus d'une grandeur majestueuse « par le bruit du tonnerre, tenant l'arc d'Indra, qui a pour corde « l'éclair. »

# वलारुकाश्चाशनिशब्दभूषणाः सुरेद्यचापंदधतस्तदिदुणं

वर्षावर्षा ने ह

Dans le même poëme, et dans le même chant (sl. 20), « les nuages « sont entrelacés d'éclairs, ornés de l'arc de Çakra: »

# तिंद्रज्ञताः श्रक्रधनुर्विभूषिताः पयोधगः

Dans le *Måghadåta* du même auteur (sl. 40), «le nuage doit s'arra-«cher au long jeu d'amour avec la foudre, son épouse fatiguée. »

# चिरविलसनात् विद्वविद्युत्नलत्र:

Le même poëte paraît avoir prêté à Kalhana, pour Tundjina et Vakpuchta, une image presque semblable à celle dont il se sert (liv. I, sloka 37, éd. Calc.), en parlant du roi Dvilipa et de la reine Sudakchina qu'il représente « assis sur un char dont le bruit est profond et « agréable, semblables à la foudre et à l'éléphant d'Indra sur un nuage « d'automne : »

# सिग्धगम्भीरिनर्वोषमेकं स्यन्तमास्यिता। प्रावृषेण्यं पयोवारुं विद्युदेशवताविव॥ ३९॥ १

Enfin, dans le IIIº livre du Râdjataranginî (sloka 218) le nuage et l'arc-en-ciel figurent encore ensemble pour la belle variété de couleurs, dont le mélange est mis en parallèle avec celui des castes, dans le sloka 377 du liv. V.

Ces explications seraient bien superflues, si je n'avais pas tant besoin de justifier ma traduction de ce sloka en tant qu'elle diffère de celle qu'en a donnée M. Wilson (As. res. XV, 32), auquel s'est joint M. Lassen dans sa Pentapotamie, pag. 10, sans avoir cependant vu le texte, que le premier rend ainsi: « Tunjina, who with his queen Vakpushta, erected « the temple of Tungeswara, and founded the city Haravasanticâ, in a « district watered by the Satahradâ and Payovahâ, like the bow of Indra « and its string. »

Dans la note relative à ce passage, M. Wilson prend Catahradû et Payôvaha pour les anciens noms des rivières Setledge et Beyah; mais, dans son Dictionnaire il rend Catahradû (qui se confond facilement avec catadru), par « lightning, the thunderbolt. E.» भात « a hundred,» ऋद « a ray of light, » or ऋद « sound, and the vowel made short. » Quant au mot payôvaha, on le rencontre dans le sloka que je viens de citer, avec la signification positive de nuage, qu'il a d'ailleurs ordinairement. Le

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D'après le commentateur du poëme, la foudre ou l'éclair, toujours du genre féminin en sanscrit, sont personnifiés dans Satchi et Indra.

manuscrit que ce savant avait devant les yeux a pu lui permettre de rapporter ces deux mots au pays; mais, dans le texte que j'ai suivi, ils forment évidemment un nominatif duel, qui répond, dans la comparaison de l'auteur, à tâu, au roi et à la reine. En outre, le temple et la ville sont mentionnés dans un autre sloka, sans désignation du district dans lequel ils furent bâtis par le couple royal.

Toutefois, je ne trouverais pas improbable que Kalhâna, qui emploie si souvent l'artifice des assonnances, n'eût aussi voulu faire allusion à ces deux rivières, s'il avait seulement dit que le pays qu'elles arrosent et qui est passablement éloigné du Kaçmîr propre, était alors sous la domination de Tundjina; ce que je suis d'ailleurs assez disposé à croire.

## मृगाङ्क

Mrigågga, tacheté comme un cerf.

Mriga est le nom générique de toutes les bêtes fauves qui courent dans le bois; mais il paraît avoir été ici substitué à प्राप्त a lièvre, » et l'on sait que प्राप्त çaçâgka est le nom commun de la lune, apparemment à cause de ses taches.

#### SLOKA 15.

Dans l'inscription qui se trouve sur une des colonnes d'Allahabad, et qui vient d'être si heureusement déchiffrée par le soin et la sagacité de M. Jacques Prinsep, secrétaire de la Société asiatique de Calcutta, on lit un passage qui s'accorde avec les ordonnances bienfaisantes du roi et de la reine de Kaçmîr: « Le roi Devanampiya Piyadasi parla de nouveau comme « il suit : Je fis planter des figuiers le long de grandes routes, afin qu'ils « donnassent de l'ombrage aux hommes et aux animaux; je fis aussi « planter des manguiers; et, à chaque demi-coss, je fis creuser des puits « et construire des lieux de repos pour la nuit. Combien d'hôtelleries n'a- « t-on pas érigées pour la commodité des hommes et des bêtes!..» (Asiat. Journal or Monthly Register, may 1838, vol. XXVI, new series, p. 54.)

#### SLOKA 16.

Je n'ai trouvé aucune notice sur le poëte Tchandraka, qui est mentionné dans ce sloka comme étant une portion incarnée de Dvâipâyana. Les Hindus croient qu'une partie quelconque d'un saint ou d'un dieu peut être séparément incarnée dans un individu: c'est ainsi que, selon le Vichnu-purana (liv. V, chap. 1), Vichnu s'arracha deux cheveux, l'un blanc, l'autre noir, qui devinrent Rama et Krichna.

SLOKA 17.

### व्यज्ञम्भत

Vyadjrimbhata. Ce mot, que j'ai traduit par « se déclara, » mais qui signifie « bâilla, » rend d'une manière frappante l'impression d'un malheur épouvantable, survenu subitement; il présente l'image d'un serpent, ou d'un autre monstre puissant qui ouvre une effroyable gueule pour engloutir la victime qu'il a surprise.

SLOKA 19.

# विश्वचयोयुक्तकालाइहिंसितोपमे

La grande image de Kâla ou du temps personnifié, « qui rit violem-« ment en se préparant à la destruction du monde », me paraît caractériser le genre particulier du sublime que l'on trouve souvent dans la poésie indienne. Les Hindus se sont accoutumés à regarder la création et la destruction du monde comme un jeu de la divinité, comme un exercice de son énergie, dans lequel elle se réjouit elle-même. Et c'est justement cette espèce d'insensibilité, ce rire de la toute-puissance, qui font naître en nous l'effroi qui devient le sentiment du sublime chaque fois qu'il s'unit ou avec la tranquille résignation à la nécessité, ou avec la consolante pensée d'une existence indépendante de la matière.

SLOKA 22.

## लक्ष्मीकराक्षितः

Katâkchita est le regard de côté, le leurre d'une courtisane, attribué à la fortune, personnifiée dans la déesse Lakchmî.

SLOKA 37.

## कालगित्र

Kâlarâtri « la nuit du temps : » c'est ainsi que l'on appelle une nuit particulière qui survient le septième jour du septième mois de chaque

soixante-dix-septième année. L'homme qui a passé cette période est dispensé de se soumettre aux observances religieuses. Kâlarâtri signifie aussi en général une nuit très-sombre, rendue plus redoutable par l'idée de cette nuit particulière qui est ordinairement la dernière de la vie d'un homme ou la précède de peu.

SLOKA 51.

# कपोतिनवहो

Kapôta signifie « pigeon, » ainsi que « oiseau » en général.

La chute de pigeons dans les maisons des Kaçmîriens qui mouraient de faim rappelle la chute des cailles qui, dans un cas semblable, rendirent le même service aux Israélites (Exod. ch. xv1). Si l'on voulait contester l'originalité de cette légende à l'historien de Kaçmîr, rien n'empêcherait de supposer que le fond, sauf une légère altération, avait été emprunté des Juifs qui depuis une époque reculée étaient répandus dans toute l'Asie, et dont un certain nombre habitait le pays de Kaçmîr avant et dans le temps de Kalhana. Jusqu'à nos jours on a cru que les restes d'une tribu perdue des Israélites, transportés par Salmanazar, avaient pu être établis à Kaçmîr. Bernier, qui visita ce pays au commencement du aviiie siècle, fut chargé d'y recueillir des renseignements sur l'existence de ces Juiss. D'après lui, «s'il y en a eu autresois, comme il y a quelque « sujet de le croire, il n'y en avait plus alors. » (Voyage de Fr. Bernier, t. II, p. 316, Amsterdam, 1723.) En 1833, le révérend missionnaire Wolf, Israélite converti au christianisme, alla à leur recherche. Apôtre des Juiss (c'est la qualification qu'il se donne), il a déjà publié ou publiera les résultats de ses recherches.

Nous n'avons pas besoin de recourir à l'intervention miraculeuse de la divinité pour expliquer la chute des pigeons morts, qui est rapportée dans le Râdjatarangini, et qui aurait pu être un phénomène naturel. On a lu dans le Journal de Bayonne du 27 décembre 1837: « Un évé« nement assez remarquable par sa nouveauté, et qu'expliquent les froids « rigoureux qui désolent le nord, vient d'avoir lieu tout récemment dans « nos environs. Mardi dernier, les habitants des communes qui bordent « la côte de Setgnosse à Capbreton (Landes) ont été grandement surpris « par l'apparition tout à fait insolite dans nos contrées, durant l'hiver, « d'une quantité prodigieuse de canards sauvages qui, la plupart sans

« vie, ont été jetés sur le rivage par une mer furieuse...... Ces ani« maux, dit-on, se répandent la nuit dans la contrée; le jour, ils vont
» s'abattre par groupes nombreux sur la mer. Mardi, la mer était fort
« agitée, mais le soleil était beau. Il est probable que c'est à cette double
« cause d'étourdissement ou de sommeil que nos côtiers doivent le petit
« dédommagement venu à point pour les consoler des rigueurs de la sai« son et des difficultés de la pêche. » Nous avons déjà eu l'occasion de
faire mention (voy. la note du sl. 35, liv. I) du grand nombre de canards
et de cygnes qui, au mois de mai, fuyant les froids du Tibet, viennent
s'abattre sur les lacs et les rivières des vallons plus chauds du Kaçmîr.
Ne peut-on pas supposer que, pendant la famine qui désola ce dernier
pays, un ouragan avait pu occasionner la mort d'un nombre considérable
de volatiles que les vents jetèrent sur les rives de fleuves et de lacs, et
même dans les habitations?

#### SLOKA 56.

## ज्वलनज्वालानलिनप्रच्छरे

« Dans un voile de lotus resplendissant de flammes, » c'est-à-dire « elle « se laissa brûler. » Le mot प्रस्ट a aussi, au moins au Bengale, la signification de *lit*, qui n'est pas dans le Dictionnaire de M. Wilson. On aurait donc pu traduire : « sur un lit de lotus resplendissant de « flammes. »

#### SLOKA 60.

Ce sloka offre une assez grande obscurité. Le sens m'en a paru être a Brahma néglige les choses faciles; ayant créé le nectar, il ne s'est pas a soucié de produire la canne à sucre; ayant créé dans ce couple royal a ce qu'il y avait de plus grand, il a dédaigné de lui donner une postérité a qui n'eût rien ajouté à sa gloire.

#### SLOKA 61

## ग्रपचरतः

Ce mot semble être ici un adverbe; अपचर avec le suffixe तस्, qui peut faire fonction d'un ablatif, locatif, accusatif et instrumental.

SLOKA 70.

## स्माभृत्

Ce mot signifie littéralement « soutien de la terre, » et, par extension, « montagne et roi : » de là le jeu de mots et la comparaison avec un écho produit par une voix en dehors, soit dans une montagne, soit dans la cour d'un roi.

### SLOKA 78.

Ce sloka, dont chaque moitié contient trente-huit syllabes, est obscur dans le texte par la longueur de la phrase qui n'est gouvernée que par un seul verbe actif प्रतन्ति.

### SLOKA 79.

Il est juste de remarquer que M. de Schlegel a su restituer, à un seul mot près, ce sloka qui avait été mal imprimé dans le tome XV des Asiat. Res. de Calcutta, p. 34. (Voy. sa lettre à M. H. H. Wilson, p. 151.)

# शूले समारोप्य

Le genre de supplice que le malheureux Sandhimati souffrit est clairement indiqué dans tout ce récit: il fut empalé. Wilford, dans son mémoire sur l'origine et la décadence de la religion chrétienne dans l'Inde (voyez As. Res. t. X, pag. 120, 121), s'efforce de rendre probable la supposition que le çûla était une croix, et que le nom de Salivahana pouvait s'interpréter « portant une croix, » ou « porté, exalté sur une croix. » Mais il n'existe pas d'indice qu'on ait jamais crucifié dans l'Inde; ce supplice ne se trouve pas parmi les punitions énumérées dans les lois de Manu; le mot çûla, qui n'y est pas non plus, est rendu dans le Dictionnaire de Wilson par « tout instrument pointu, » et par « pieu pour em-

C'est dans ce dernier sens qu'il se rencontre dans le Mauçola parva, ou dans le livre du Pilon du Mahabharat (sect. 1, sl. 30):

सुरासवो न कर्तव्यः सर्वैर्नगरवासिभिः। यद्यनो विह्तिं कुर्यात् पेयं किद्यनरः क्वचित्। जीवन् स प्रूलमारोहेत् स्वयं कृत्वा सवान्थवः॥ ३०॥

Qu'aucune liqueur fermentée ne soit confectionnée par les habitants de la ville

(Dvaraka); quiconque fera ce breuvage défendu, quel qu'il soit, et où que ce soit, qu'il soit élevé vivant sur un poteau, avec ses parents, l'ayant mérité par sa propre saute.

Çâla signifie aussi « trident, » attribut de Çiva. Cette signification n'est pas dans le Dictionnaire. (Voyez Râdjataranginî, liv. II, sl. 133.)

### SLOKA 94.

L'histoire à laquelle fait allusion ce sloka se trouve dans le Mahâbhârat, au livre de l'Açvamêdhika. Ardjuna, le second des Pandavas, est tué par son propre fils, qu'il a obligé à se battre avec lui, et il est rendu à la vie par un joyau magique appartenant à Ulupî, sa femme, qui était de la race des serpents.

Cet événement démontre jusqu'où, même aux dépens des sentiments les plus sacrés de la nature, le point d'honneur a été poussé dans la classe des Kchatriyas, à laquelle les Pandavas appartenaient; et ce poëme est peut-être l'archétype de toutes les situations pareilles qui se trouvent dans les poésies persanes, telles que le combat de Rustum avec son fils Sohrab.

Le récit sanskrit est d'un style simple et pathétique; la situation qu'il dépeint est une de celles qui saisissent le plus puissamment le cœur de l'homme :

> .....Veræ voces tum demum pectore ab imo Ejiciuntur <sup>1</sup>.

« Les accents vrais sont alors arrachés du fond du cœur. »

Ce morceau qui contient la mort d'Ardjuna, et ce qui suit jusqu'à sa résurrection, n'étant pas d'une grande étendue, et ne se trouvant pas dans les volumes que nous possédons jusqu'à présent de l'édition du *Mahabharat* qui s'imprime à Calcutta, j'en donnerai, comme appendice à ces notes, le texte original avec une traduction littérale.

### SLOKA 95.

Le récit de l'événement miraculeux dont il est question dans ce sloka se trouve dans le Sâuptikâichika parva du Mahabharat, vol. III, p. 332, édit. de Calc. Je n'en citerai textuellement et n'en traduirai que les dix-sept slokas qui contiennent la malédiction prononcée par Krichna sur le fils de Drona, qui avait tué Parikchit dans le corps de sa mère,

Lucretius, III, v. 56, 57.

et la prophétie de ce dieu sur l'enfant qui devait naître pour devenir le rénovateur de la race des Kurus :

तत पर्ममस्त्रं तु द्रौणिह्यतमात्व्वे । द्वैपायनवचः श्रुत्वा गर्भेषु प्रमुमोच ह ॥ ७२१ ॥

॥ वैशम्पायन उवाच॥

तदाज्ञाय हृषीकेशो विसृष्टं पापकर्मणा।
हृष्यमाण इंद्रं वाक्यं द्रौणिं प्रत्यत्रवीत् तदा॥ १२२॥
विराटस्य सुतां पूर्व सुषां गाण्डीवथन्वनः।
उपप्रव्यगतां दृष्ट्वा व्रतवान् ब्राह्मणोऽब्रवीत्॥ १२३॥
परिचीणेषु कुरुषु पुत्रस्तव भविष्यति।
स्तद्य परिचित्त्वं गर्भस्यस्य भविष्यति॥ १२४॥
तस्य तद्वचनं साथोः सत्यमेतद्भविष्यवि।
परिचिद्भविता क्षेषां पुनर्वशकरः सुतः॥ १२५॥
स्वं ब्रुवाणं गोविन्दं सात्वतां प्रवरं तदा।
द्रौणिः पर्मसंख्यः प्रत्युवाचेदमुत्तरं॥ १२६॥
नैतदेवं यथात्य त्वं पच्चपातेन केशव।
वचनं पुण्डरीकाच्च न च मद्बाक्यमन्यथा॥ १२९॥
पतिष्यति तदस्त्रं हि गर्भे तस्य मयोद्यतं।
विराददुहितुः कृष्ण यं त्वं रिचतुमिच्छिसि॥ १२६॥

॥ श्रीभगवानुवाच ॥ श्रमोधः पर्मास्त्रस्य पातस्तस्य भविष्यति । स तु गर्भो मृतो जातो दीर्घमायुरवाप्यति ॥ ७२६॥ त्वां तु कापुरुषं पापं विदुः सर्वे मनीषिणः।

ग्रसकृत् पापकर्माणं वालजीवितवातकं ॥ ७३०॥ तस्मात् त्वमस्य पापस्य कर्मणः फलमाप्रिह त्रीणि वर्षसङ्ख्राणि चरिष्यसि मङ्गीमिमां ॥ ७३१ ॥ म्रप्राप्नुवन् क्रचित् काञ्चित् सम्विदं जात् केनचित् निर्जनानसङ्गयस्त्रं देशान् प्रविचरिष्यसि ॥ ७३२ ॥ भवित्री न हि ते जुरुजनमध्येषु संस्थिति:। प्रयशोगितगन्थी च दुर्गकान्तारसंश्रय:॥ ७३३॥ विचरिष्यिति पापात्मा सर्वव्याधिसमन्वितः। वयः प्राप्य परिचित् त् वेदव्रतमवाप्य च ॥ ९३४ ॥ कृपाच्छारोधताच्छरः मर्वास्त्राण्यपपत्स्यते । विदित्वा परमास्त्राणि ज्ञत्रधर्मव्रते स्थितः ॥ ७३५ ॥ षष्टिं वर्षाणि धर्मात्मा वस्थां पालयिष्यति । इतस्रोर्द्ध महावादुः कुरुराजो भविष्यति ॥ ७३६ ॥ परिचिन्नाम नृपतिर्मिषतस्ते सुदुर्मते। श्रकं तं जीवियष्यामि रुधं शस्त्राग्नितेजसा ॥ ९३९ ॥ पश्य मे तपसो वीर्य सत्यस्य च नगाधम ।

721. Açvattháma, le fils de Drona, ayant entendu le discours de Dvâipâyana, lânça l'arme qui était sans égale dans le combat et qu'il avait levée contre le fruit (que portuit dans son sein Uttarâ, femme d'Abhimanya, fils d'Ardjuna).

#### vâiçampâyana dit:

722. Hrichakêça (Krichna), le joyeux, ayant reconnu que l'arme avait été lancée par le scélérat, adressa ces paroles au fils de Drona:

723. Un Brahmane accomplissant un vœu religieux, ayant vu que la fille de

¹ Je suis ici la leçon que donne le manuscrit du collége sanscrit de Calcutta, et que j'ai préférée a celle de l'édition de Calcutta où on lit : क्याच्छारद्वताच्छरः.

Virâta, belle-fille de celui qui porte l'arc Gandîva (Ardjuna), devait subir un malheur, dit jadis à cette femme:

724. «Quand les Kurus périront, ton fils restera, et, dans ton corps même, «il deviendra Parikchit (détruit).

725. «Les paroles de cet homme vertueux seront réalisées; Parikchit, leur «fils, sera le rénovateur de la race des Kurus.»

726. Drâuni, dans l'excès de sa colère, fit cette réponse à Govinda, chef des Yadavas, qui tenait ce discours :

727. «Îl n'en est pas ainsi, Keçava, comme tu le dis par partialité; sache, toi «qui as des yeux de lotus, que ma parole ne sera pas démentie par le fait;

728. «Mon arme levée aura frappé, ô Krichna, le fruit de la fille de Virâta, «que tu désires protéger.»

729. Le bienheureux Krichna répondit : «Le coup de l'excellente arme ne « sera pas vain, mais le fruit mort renaîtra et obtiendra une longue existence. »

730. « Tous les hommes sensés savent que tu es un homme pervers, un scélé-« rat, coupable de plus d'une mauvaise action, destructeur de la vie des enfants.

731. «C'est pourquoi reçois la récompense de cette action criminelle: penadant trois mille ans tu erreras sur cette terre;

732. «Tu n'obtiendras jamais et nulle part la moindre connaissance de qui « que ce soit; sans un compagnon tu traverseras des contrées inhabitées.

733. «Au milieu des gens bas tu ne trouveras pas une demeure agréable, et, «suivi de l'odeur de sang et de matière corrompue, tu chercheras un refuge dans «des repaires de difficile accès.

734. «Tu vas errer, être coupable, obsédé de toute sorte de maux, tandis que «lui, Parikchit, arrivé à la force de l'âge, possédera la vertu enseignée par les «Védas;

735. «Héros, il obtiendra du valeureux Kripa <sup>1</sup> l'art de (se servir de) toutes «les armes; expert dans l'usage des excellentes armes, il s'attachera à remplir les «devoirs des Kchatras.

736. «Adonné à la justice il gouvernera la terre pendant soixante ans; ainsi «il sera élevé, par sa puissance, parmi les rois de la race des Kurus.

737. «Il s'appellera Parikchit, roi, ton rival vainqueur, ô insensé. Je le rap-«pellerai à la vie, lui qui a été consumé par la force du feu de ton arme;

738. « Vois en moi le pouvoir de la dévotion et de la vertu, homme vil. »

#### SLOKA 96.

L'histoire de Katcha se trouve dans le Mahabharat (Adhi parva, Sambhava parva, Adyaya 75, 76, édit. de Calcutta, vol. I, p. 115); elle y occupe 64 slokas (3183-3247).

<sup>🛃</sup> Beau-frère de Drona.

Cette histoire, à laquelle aucun ouvrage sanskrit, autre que le Râdja-taranginî, ne me semble avoir fait allusion, se rapporte d'une manière remarquable à la grande lutte qui exista entre les Suras et les Asuras; elle reçoit un intérêt particulier, qu'on appellerait peut-être romantique, de l'amour de Dêvayâni, fille de Çukra, avec le jeune Katcha, fils de Vrihaspati, amour représenté avec cette simplicité et avec ces traits de vérité qui semblent n'appartenir qu'aux temps primitifs de la société humaine. C'est ce qui m'engage à donner ici une traduction littérale des soixante-quatre slokas dans lesquels elle est racontée. La comparaison du texte de l'édition de Calcutta et du texte d'un manuscrit du collége sanskrit de Calcutta m'a fait reconnaître que ce manuscrit contient quelques slokas de plus, que je transcrirai au bas des pages suivantes.

#### DJANAMÉDJAYA dit:

- 1. Comment Yayâti <sup>1</sup>, qui est né avant nous, le dixième de Pradjapati, a-t-il obtenu la fille de Çukra, dont la possession était extrêmement difficile?
- 2. Je désire l'apprendre explicitement; ô toi qui es riche en dévotion, dis-moi particulièrement dans leur ordre les rois, fondateurs des races.

#### vâiçampâyana dit:

- Yayâti fut un prince égal en splendeur au roi des dieux (Indra). Çukra et Vrichaparva le choisirent jadis.
- 4. Je te dirai ce que tu demandes, ô Djanamêdjaya, l'union de Devayâni et de Yayâti, fils de Nâhucha.
- 5. Il survint une lutte entre les Suras et les Asuras, et la souveraineté fut un objet de rivalité dans les trois mondes, mobiles et immobiles.
- 6. Dans le désir de vaincre, les dieux choisirent alors le Muni Aggiras; les autres le Kâvya <sup>2</sup> Uçana, pour officier comme prêtre dans les sacrifices.
- 7. Les deux Brahmanes rivalisèrent toujours violemment ensemble. Il advint ensuite que les Dèvas tuèrent les Danavas qui les rencontraient au combat.
- 8. Mais ceux-là furent rendus à la vie au moyen de la puissante science du Kâvya; et, ressuscités, ils renouvelaient le combat avec les Suras.
- 9. Alors les Asuras tuèrent les Suras à la tête du combat; mais Vrihaspati <sup>5</sup>, quoique plein de science, ne les rendit pas à la vie;
  - 10. Car il ne possédait pas la science dont le puissant Kâvya était maître, celle

<sup>1</sup> Yayâti est le cinquième roi de la race lunaire.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kâvya est un surnom de Çukrâchârya, le précepteur des démons, et régent de la planète Vénus.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vrihaspati, fils d'Ağgiras et régent de Jupiter.

de rendre à la vie : c'est pourquoi les Dêvas étaient plongés dans la plus grande affliction.

11. Les dieux, frappés d'épouvante par le Kâvya Uçana, vinrent alors chez Katcha, le fils aîné de Vrihaspati, et lui parlèrent en ces termes :

12. «Rends-nous un service, à nous qui sommes prêts à te servir, et commu-«nique-nous le mieux possible cette science que possède ce Brahmane dont la «splendeur est sans bornes.

13. «Prends-la de Cukra sans délai; tu partageras notre bonheur. Tu pourras «voir ce Brahmane auprès de Vrichaparva.

14. «Il protége les Danavas, et ne protége pas ceux qui ne le sont pas; tu «peux par ta jeunesse obtenir la faveur de ce Kavi;

15. «Et personne n'est aussi capable que toi de se rendre favorable Dêvayâni, «la fille chérie de ce sage magnanime.

16. «Par ton caractère, par ton adresse et par ta douceur, ainsi que par ta «bonne conduite et par ta retenue, certainement, en réjouissant Dêvayâni, tu «obtiendras cette science.»

17. Après y avoir consenti, Katcha, le fils de Vrihaspati, honoré par les dieux, se transporta près de Vrichaparva.

18. Ainsi Katcha, envoyé par les dieux, s'étant empressé d'y aller, ô Râdja, et ayant vu Çukra dans la ville du roi des Asuras, lui adressa ces paroles :

19. «Tu vois devant tes yeux le petit-fils du richi Aggiras, le fils de Vrihas-« pati, qui est connu sous le nom de Katcha; veuille me recevoir, seigneur, pour « ton élève.

20. «Devant toi, mon maître suprême, je veux passer l'épreuve d'un Brahma-« tchari; dirige-moi par tes ordres, ô Brahmane, pendant mille ans. »

#### çukra dit:

21. «Katcha, sois le bienvenu. J'accepte ta parole! Je te vénère, toi qui es «vénérable; je vénère aussi Vrihaspati, ton père.»

#### vâiçampâyana dit :

- 22. Après ce discours, Katcha se soumit à son vœu qui fut dirigé par Çukra-Uçana, le fils du Kavi même.
- 23. En accomplissant le temps déterminé du vœu, il gagna la faveur de son précepteur et de Dêvayâni, ô Bharata.
- 24. Le jeune homme, dans l'esprit de son âge, les satisfaisait toujours tous les deux; chantant, dansant et jouant, il divertissait Dévayâni.

25. Dévoué au service de Dêvayâni, jeune fille dont la beauté s'était développée, il la réjouissait par des fleurs, des fruits et des présents, ô Bharata.

26. Dêvayâni aussi, chantant et badinant gracieusement, entretenait secrètement le Brahmane qui remplissait le vœu religieux auquel il s'était soumis.

- 27. Les femmes désiraient alors ce jeune homme qui chantait, qui était pur, libéral, disant des choses agréables, bien fait, orné de guirlandes et plein d'avenir. Lui, gardant les mille vaches de son précepteur, cueillait dans ce temps les fruits du bois.
- 28. Après que cinq cents ans se furent écoulés pour Katcha dans l'accomplissement de son vœu, les Danavas vinrent près de lui et le reconnurent;
- 29. Et le voyant seul garder les vaches dans le bois, mus par la colère, ils le tuèrent secrètement, par haine de Vrihaspati, pour garder la science pour euxmêmes.
- 30. Et l'ayant tué, ils le mirent en pièces et le jetèrent aux chacals. Les vaches retournèrent sans gardien à la maison.
- 31. Quand Dêvayâni vit les vaches de retour du bois, laissées seules sans Katcha, elle parla alors en ces termes à son père, ô Bharata:

#### DEVAYÂNI dit:

- 32. « Ton feu sacré se nourrit déjà; le soleil s'est couché, ô seigneur; les vaches « sont arrivées sans gardien, et Katcha ne paraît pas encore.
- 33. «Il est certain que Katcha aura été tué ou qu'il sera mort; et sans lui je « ne puis pas vivre. C'est la vérité que je te dis. »

#### CUKRA dit:

- 34. «Qu'il vienne, cria-t-il, je rappelle le mort à la vie. » Alors ayant employé la science de rendre à la vie, il l'appela.
- 35. Après que les corps de chacun des loups qui l'avaient dévoré eurent été fendus, Katcha en sortit à la voix de Çukra, et apparut joyeux.
- 36. «Pourquoi as-tu tardé si longtemps?» Ainsi interrogé, il répondit à la fille de Bhrigu: «O fille vertueuse, ayant ramassé du bois à brûler, de l'herbe de «kuça, et un fardeau d'autres choses,
- 37. «Fatigué du poids que je portais, je pris refuge sous un figuier sacré, et «les vaches, mes compagnes, profitèrent aussi de l'ombre de l'arbre.
- 38. «Les Asuras m'y ayant vu : Qui es-tu? me demandèrent-ils. Je répondis : «Je suis le fils de Vrihaspati, connu sous le nom de Katcha.
- 39. « A peine l'avais-je dit, que les Danavas m'ayant tué, mis en morceaux et « jeté aux chacals, s'en retournèrent gaiement chez eux.
- 40. «Ensuite appelé, ô femme excellente, par la science du magnanime fils de «Bhrigu, rendu à la vie d'une manière occulte, j'accourus auprès de toi.
  - 41. «Tu sais à présent comment j'ai été mis à mort.» Ainsi répondit-il inter-

े गायन्तं चैव शुक्तं च दातारं वियवादिनं । नार्यो भवं कामयते रुपिणं स्नविषां तथा ॥ स सहसं गुरुगवां रुजन् वै वन्यं साहरत् ।

Ce sloka et demi n'est pas dans l'édition de Calcutta.

rogé par la fille du Brahmane. Puis, de nouveau aux ordres de Dêvayâni, pour cueillir des fleurs selon son désir,

- 42. Katcha, le Brahmane, retourna au bois. Les Danavas l'y virent, et l'ayant encore une fois mis en pièces, ils le jetèrent dans l'eau de la mer.
- 43. La fille informa de nouveau son père du long retard de son favori. Le fils de Guru, de nouveau appelé par la science brahmanique, et de retour encore une fois, raconta son histoire.
- 44. ¹ Dêvayâni lui dit encore quelque temps après : «Apporte-moi les fruits «du bois.» A ces mots il alla dans le bois, où les Danavas le virent de nouveau.
- 45. Les Asuras, après l'avoir tué pour la troisième fois, le brûlèrent, le pulvérisèrent, et le donnèrent dans un breuvage au Brahmane.
- 46. Dêvayâni s'adressa ensuite de nouveau à son père : «Celui qui cueillait des «fleurs pour moi, qui exécutait mes ordres, Katcha enfin, ne paraît pas;
- 47. «Il est certain que Katcha aura été tué ou qu'il sera mort; sans Katcha je «ne puis pas vivre : c'est la vérité que je te dis.»

#### ÇUKRA dit:

- 48. «O ma fille, Katcha, le fils de Vrihaspati, est allé sur la route des morts; «chaque fois qu'il est rendu à la vie par mon art, il est tué de nouveau; que «ferons-nous?
- 49. «Ne t'afflige pas ainsi, ne pleure pas, ò Dêvayâni; ta pareille ne pleure pas « ainsi un mortel; tes semblables sont les dieux, Brahma, les Brahmanes, avec « Indra, les Vasavas, et les deux Açvinis.
- 50. «Les ennemis des Suras subjuguent maintenant par leur puissance le « monde entier. Ce Dvidja ne peut pas vivre; car, à peine rendu à la vie, il est tué « de nouveau. »

#### DÊVAYÂNI dit:

- 51. «Son grand-père fut le très-ancien Aggira; son père est Vrihaspati, trésor «de dévotion; comment ne dois-je pas regretter, comment ne pas pleurer le fils «et le petit-fils d'un richi?
- 52. De plus, c'est un Brahmatchari, riche en piété, toujours actif et habile « dans ce qu'il entreprend. Oui, je suivrai la route de Katcha, je m'abstiendrai « de toute nourriture; car, ô mon père, il m'est cher, le beau Katcha. »

#### vâiçampâyana dit:

53. Pressé par Dêvayâni, le maharchi Kavya s'écria avec émotion : «Sans «doute, ils me haïssent les Asuras qui détruisent les élèves qui s'attachent à moi.

## े देवयानी पुनश्चाह कदाचिद्वन्याहरू । उक्तो गच्छदनं तत्र दानव : दृहणु: पुन: ॥

Ce sloka n'est pas dans l'édition de Calcutta, non plus que celui qui est transcrit dans la note suivante.

- 54. «Ces cruels, ils veulent me priver de ma qualité de Brahmane; c'est pour-«quoi ils s'agitent toujours autour de moi. Mais un terme sera mis à leurs crimes; «le meurtre d'un Brahmane ne consumera-t-il pas Indra même?»
- 55. <sup>1</sup> Çukra, le Dvidja, ayant parlé ainsi, ce maître créa ensuite de nouveau, pour Dêvayâni, Katcha, qui était tombé dans le sein de la mort.
- 56. Appelé par la science du Guru, Katcha timide leva la voix doucement dans le ventre de ce Guru:

#### KATCHA dit:

<sup>2</sup> «Accorde-moi ta grâce, ô bienheureux; c'est moi, Katcha, qui te salue; traite-«moi, ô seigneur, comme un fils bien-aimé.»

#### vâiçampâyana dit:

57. Il lui parla en ces termes : «De quelle manière es-tu parvenu là, et te «trouves-tu dans mon corps? Parle, ô Brahmane.»

#### KATCHA dit:

- <sup>5</sup> «Ayant quitté les Asuras dans cet instant, je vais aujourd'hui joindre les Dê-« vas, ô Brahmane.
- 58. «Par ta faveur, la mémoire ne me quitte pas; je me souviens de tout ce «qui m'est arrivé. Que cet acte de pénitence ne soit pas entièrement perdu pour «moi; car je souffre une peine horrible.
- 59. «C'est par les Asuras que je te fus donné dans un breuvage, après avoir été «tué, brûlé et pulvérisé, ô Kavya. Comme tu possèdes en toi le pouvoir magique «des Brahmanes, pouvoir qui réunit celui des dieux et des Asuras, qui pour-«rait te surpasser?»

#### çukra dit à dêvayâni:

60. «Mon enfant, que ferai-je aujourd'hui qui te soit agréable? Que la vie de «Katcha soit achetée par ma mort; ce n'est que par le déchirement de mon «ventre, ô Dévayâni, que Katcha, qui est entré en moi, peut être rendu au jour.»

#### DÊVAYÂNI dit :

61. «Une double douleur, semblable au feu, me consume: l'anéantissement «de Katcha et ta mort; par l'anéantissement de Katcha, mon bonheur s'anéantit; «par ta mort, ma vie devient impossible.»

> े इत्युक्त स द्विजः शुक्रः कचं मृत्योर्मुले गतं । श्राकाश्यामास तदा देवयान्याकृते विभुः॥

ै प्रसीद भगवन् मक्तं कचो ४ हमभिवद्ये ।

यथ वङ्गमतः पुत्रस्तद्वत् कुर्यात् तु मां भवान् ॥ म्रस्मिन् मुङ्गे कास्रांस्तान् विहाय गच्छामि देवानहमय विष्र ।

Ce demi-sloka et le sloka entier de la note précédente ne se trouvent pas dans l'édition de Calcutta.

#### cukra dit à katcha:

62. «Tu es d'une beauté parfaite, ô fils de Vrihaspati; c'est pourquoi Dêva-«yâni t'est dévouée. Reçois cette science qui peut faire revivre. Si tu n'es pas In-«dra sous la forme de Katcha, sache qu'aujourd'hui

63. «Personne ne peut, rendu à la vie, sortir de mon corps, si ce n'est un «Brabmane. Reçois donc cette science,

64. «Toi qui es devenu mon fils, pénétré de mon souffle pour vivre, et sorti «de mon corps; remplis avec soin ton engagement sacré, ô jeune bomme intelligent, toi qui as reçu la science par la révélation de ton Guru.»

#### vâiçampâyana dit:

65. Ayant reçu la science par la révélation du Guru, et à l'instant même, fendant son ventre, Katcha le Brahmane, tandis que l'autre Brahmane mourait, sortit parfaitement beau, et semblable à la lune qui, à l'expiration de la première moitié éclairée du mois, entre dans sa plénitude.

66. Comme il voyait cette étoile de Brahma qui était tombée, Katcha, possédant la science parfaite, releva le mort, et l'ayant salué, parla au Guru en ces termes :

67. «J'honore celui qui peut verser du nectar dans les oreilles de celui qui, «comme moi, est ignorant; je l'honore comme un père, comme une mère; je ne «puis pas le blesser, ayant présent devant moi le bienfait que j'ai reçu de lui.

68. «Ceux qui ayant reçu la science ne révèrent pas leur vénérable Guru, «qui leur a donné la meilleure doctrine des Védas, le trésor des trésors, ces in«fâmes vont dans l'endroit destiné aux scélérats.»

Ici Vâiçampâyana reprend le récit, et dans les huit slokas qui terminent le soixante-seizième chapitre du Adiparva, il fait prononcer à Uçanas (Çukra) une imprécation contre les Brahmanes qui boivent du vin. Ayant convoqué les Danavas, il leur déclare que Katcha est un être parfait qui, ayant reçu la science de faire revivre, demeurera avec lui. « Katcha (c'est ainsi que finit ce chapitre), ayant demeuré mille ans avec « son Guru, demanda à passer dans l'asile des immortels. »

# नागांस्तार्चेण भिततान्

Les Nagas dévorés par Târkcha.

Les exploits de Târkcha, ou Garuda, sont décrits dans l'Astîka sâuparna parva du Makabharat (t. I, pag. 46 etc. etc. ed. Calc.). Cet oiseau, qui était d'une hauteur et d'une force prodigieuses, et qui portait autour du cou en guise de collier un des rois des serpents, pouvait dévorer tous les hommes impurs, mais devait respecter les Brahmanes: telle fut l'injonction de sa mère Vinatà et de son père Kaçyapa. Un jour cependant il tomba sur un Brahmane et sur sa femme, qu'il avala; mais, se sentant brûler à la gorge, il pria le Brahmane d'en sortir : ce que celui-ci fit en délivrant en même temps son épouse (sl. 2340. etc. du livre cité). Le même livre raconte la destruction des Nâgas par le sacrifice de Djanamédjaya, et leur résurrection par l'intervention du Muni Astîka, fils du Muni Djarakrâtu.

Nous lisons dans le mémoire de Wilford sur le mont Caucase (voyez As. Res. t. VI, p. 512, 513), qu'un savant pandit lui montra un livre singulier, appelé Buddha dharmatcharya sindhuh, dans lequel il était dit que Vichnu avait donné à l'aigle Garuda le pouvoir de dévorer tous ses ennemis, ainsi que ceux de Civa, et tous les hommes impurs et incrédules; mais qu'il lui avait défendu de toucher un Brahmane, quel que fût son crime : «Si tu osais en avaler un, dit-il, il deviendrait une «flamme dévorante dans ta gorge; respecte aussi mes serviteurs et ceux « de Mahadêva, et en général tous les hommes vertueux. » Longtemps après, Garuda, ayant aperçu un Brahmane habillé comme un Çavara ou habitant des montagnes, le saisit, et tâcha de le dévorer; mais se sentant brûler à la gorge, il fut obligé de le rendre encore tout vivant. Une autre fois il se méprit sur un homme qui courait nu dans le bois : c'était un serviteur de Civa; et l'oiseau, voulant s'en repaître, le trouva aussi dur qu'un foudre. Néanmoins, attaché à sa proie, il porta dans sa caverne ce malheureux, qui, après un mois de lutte douloureuse, fut délivré par Haradja, messager envoyé par Çiva qu'il avait invoqué.

Comme une partie de cette légende est contenue dans le livre du Mahâbharat que nous venons de citer, et comme un passage de la chronique de Kaçmîr paraît s'y rapporter, nous pouvons croire qu'elle existe dans plus d'un purana, et que le Pandit n'en a pas cette fois-ci imposé à l'ingénieux Wilford. Mais ce qui appartient à ce dernier seul c'est d'avoir essayé d'identifier Garuda avec l'aigle de Prométhée, en tant que une;, Pranathas, est le nom que porte un compagnon de Çiva. Wilford prétend même retrouver ici Hercule dans la personne de Haradja, qui est le libérateur envoyé par le dieu protecteur, et dont le nom serait une altération de Hara-Kula. De plus Wilford a logé Garuda dans une caverne de la Bactriane, sur la route des conquêtes d'Alexandre (voyez l'ouvrage cité, p. 515). Il lui assigne une demeure près de Bâmiyan (As. Res. t. VIII, pag. 258). Nous ajouterons que Garuda n'a pas tou-

jours été victorieux, et que, dans un combat des Asuras contre les Yadavas, il fut pris et enchaîné dans un souterrain par Nicumbha, chef des Asuras. (Voyez *Harivansa*, t. II, p. 79, trad. de M. Langlois.)

SLOKA 100.

## पितृवन

On a dans plusieurs langues, pour le lieu où l'on enterre les hommes, des noms qui sont significatifs par rapport à la dernière et inévitable destinée des mortels; celui de pitrivana (demeure des ancêtres) n'est pas le moins beau. Vana signifie «demeure» ou «bois;» dans le sloka 134 du même livre on trouve पितृकानन, qui a également cette double signification.

### योगिनी:

Le nom des Yoginis et celui de anigni: Yogèquaris (sl. 208) sont dérivés de yoga, qui a un grand nombre de significations dont la plupart se rapportent à la dévotion et à la vertu ascétique. Ici c'est une classe de nymphes, désignées (sl. 103) नवा, madyapa, buvant du vin, ou toute liqueur fermentée; elles sont créatures et compagnes de la déesse Durga. En quelques endroits, on en énumère huit par leurs noms (Dictionnaire de M. Wilson).

Ce sont des êtres fictifs, qui peuvent servir à caractériser à nos yeux l'imagination des Hindus. On remarque dans la mythologie et dans les usages de ce peuple un mélange de douceur et de férocité, de spiritualisme raffiné et de sensualité grossière, dont on ne saurait peut-être donner une explication satisfaisante, et auquel il est impossible d'assigner une date certaine. Admettant chez tous les peuples un état de barbarie antérieur à la civilisation, quelques philosophes sont disposés à croire que la nature morale, comme la nature physique, a, pour ainsi dire, revêtu successivement des formes irrégulières et bizarres, avant de se reposer dans un état normal de convenance et de beauté; selon eux, les Hindus auraient, même en se civilisant, conservé quelques traits des temps passés, et n'auraient pas suffisamment épuré cette imagination qui, tantôt sombre, se complaît dans des conceptions d'une horreur accablante, tantôt licencieuse, les entraîne à toutes les jouissances, à tous les excès d'une vie déréglée. D'autres admettent une pureté primitive de

religion et de morale que, pour trancher toute difficulté, ils dérivent immédiatement de la divinité même; ils ne voient dans des croyances absurdes, et dans des usages grossiers et blâmables, que la chute de l'homme né dans un état d'innocence parfaite, et la corruption d'une religion révélée par Dieu même; ils donnent à ces changements une date comparativement récente, et ne paraissent pas songer que, dans la longue marche de l'histoire humaine, il y a plus d'une déviation du bien au mal, et plus d'un retour du mal au bien.

Quoi qu'il en soit, il a existé, à une époque inconnue, une secte de Kapalikas, ou hommes des crânes, adorateurs de Çiva bhâirava, Çiva le terrible. Écoutons le langage que l'on prête à un de ces hommes dans le troisième acte du drame allégorique qui est intitulé: Prabodha chandrôdaya, ou «le lever de la lune de l'intelligence:»

नग्स्थिमालाकृतचार्भृषणः श्मशानवासी नृकपालभाजनः। पथ्यामि योगान्जनश्रुद्धर्शना जगन्मिथोभिन्नमभिन्नमीश्चग्त्॥ मस्तिस्काक्तवसाभिथारितमङ्गमांसाकुतीर्जद्धतां वङ्गौ ब्रह्मकपालकाल्पतसुरापानेन नः पार्णा। सयः कृक्तकठोरकण्ठविगलक्तीलालधारोल्वनै-र्र्च्यो नः प्रवोपङ्गर्वलिभिर्देवो मङ्गन् भैरवः॥

M'étant fait un ornement élégant d'une guirlande d'ossements humains, ayant pris les cimetières pour demeure, me servant de crânes pour vases, ayant ma vue purifiée par le collyre de la dévotion, je vois l'ensemble de ce monde séparé et réuni dans le dieu suprême.

Nous faisons notre offrande dans le feu de l'holocauste avec de la chair hu maine enduite de graisse et de cervelle; après un jeûne, nous nous réjouissons avec de la liqueur spiritueuse servie dans des crânes de Brahmanes; c'est avec des hommes, offerts dans un sacrifice qui se manifeste par des flots de sang qui s'écoulent des gorges fermes, coupées rapidement, que nous vénérons notre dieu, le grand Bhâirava.

(Voyez le texte sanskrit de ce passage dans le Journal of the Astatic Society of Bengal, n° 61, january 1837, p. 13.)

De nos jours encore, il existe une secte assez nombreuse, composée pour la plupart de gens d'une basse classe, les Çaktyas, qui se réjouissent dans des orgies nocturnes célébrées sur des cimetières, et qui même se repaissent de cadavres. (Voyez le chapitre du *Dabistan* qui est relatif aux divers usages des Hindus, et plusieurs notices insérées dans les journaux asiatiques.)

Le caractère des Yoginis a déjà été indiqué dans le sloka 68 du livre I<sup>ee</sup>. Les Hindus croient que le guerrier tué sur le champ de bataille reçoit immédiatement sa récompense: ce qui se voit dans le passage suivant, que j'extrais du Raghuvança (VII, sl. 48, édit. de Lond.; sl. 51, édit. de Calc.):

# कश्चिद्विषत्वद्गृहृतोत्तमाङ्गः सयो विमानप्रभुतामुपेत्य । वामाङ्गसंसत्तस्राङ्गनः स्वं नृत्यत्ववन्थं समरे रुदर्श ॥ ४८ ॥

48. Tel soldat qui, ayant eu la tête tranchée par le glaive de l'ennemi, avait obtenu un siége dans un char céleste, où une femme céleste était déjà assise à son côté gauche, vit encore son tronc sautant dans le combat.

Ces femmes célestes que je prends pour des Yoginîs, et que les commentateurs du Raghavança appellent des Apsaras, sont peut-être les prototypes des houris des Mahométans. Dans le sloka 68 du livre I<sup>er</sup> du Râdjatarangini, auquel nous venons de renvoyer, ce sont des divinités inférieures qui choisissent un époux parmi les morts sur un champ de bataille; dans le sloka qui nous occupe, ces déesses, n'ayant pas trouvé un homme digne d'elles parmi les vivants, viennent satisfaire leurs désirs dans un cimetière, et jouent dans les 15 slokas, du 98 jusqu'au 110, le drame de la recomposition d'un squelette dont les différentes parties avaient été dispersées.

On lit dans le Râdjaputana du colonel Tod (t. II, p. 706), dans la description du temple de Barolli: «A la droite du dieu Mahadeva se trouve « une des filles du carnage (Yoginî), ivre de sang, la coupe encore à ses « lèvres, et dont la physionomie exprime une absence de tout sentiment. » Dans le même ouvrage, (t. II, p. 750), il est dit: «Au bas d'une côte de « roches se trouve, gardant le passage qui conduit en haut, la statue « gigantesque de Yoginî mère (mâta). »

SLOKA 106.

# पुर्यष्ठक

J'ai traduit ce mot, qui signifie «huit villes, » par «huit régions. »

Ces régions se rapportent à une division des mondes, qui est adoptée par les Buddhistes.

SLOKA 121.

## नितम्बिन्यो

Nitamba signifie «flanc d'une femme» et «flanc d'une montagne:» c'est pourquoi le poëte emploie ici sa figure savorite qui consiste à mettre en contraste deux objets dont les noms sont les mêmes, mais dont la signification est dissérente. De même Bharthrihari (Criggaraçatakam I, 18):

मात्सर्यमुत्सार्य विचार्य कार्य ग्रायाः समयाद्यापदं वदन्तु । सेव्या नितम्बाः किमु भूष्याणां । उत स्मर्स्मर्विलासिनीनां ॥ १६ ॥

Que les hommes vénérables, ayant banni l'envie et considéré ce qu'il faut faire, nous disent cette règle de conduite: convient-il de suivre les flancs des montagnes, ou les flancs des femmes attrayantes par leur sourire?

SLOKA 125.

# निराउम्बरसुन्दरः

न्नाउम्बर, dans le Dictionnaire de Wilson, a les significations de : « charge « sounded by musical instruments, battle-drum, anger-passion. » Les Pandits de Calcutta y ajoutent celles de « vêtement, ornement, » qui m'ont autorisé à traduire : nirâdambara sundara par « beau sans ornement. »

SLOKA 131.

# नर्मटाभङ्गि

J'ai considéré ce mot comme composé de Narmada et baggi « onde. »

Il est presque inutile de faire remarquer que Narmadâ n'est pas ici la rivière de ce nom, qui descend des montagnes de Vindhya et court vers l'ouest se décharger dans le golfe de Cambay. Le nom de Narmadâ, comme celui de Ganga, peut s'appliquer à plus d'une rivière, et très-probablement il désigne ici une de celles du Kaçmîr. Peut-être aussi Narmadâ-bağgi est-il le nom propre du fleuve, et dans ce cas il faudrait traduire par ces mots : « Il dirigea le fleuve Narmadâbağgi, etc. »

La construction admettrait aussi qu'on dît : « Il rendit ondoyant de « plaisir le fleuve Narmadà au moyen des lingas érigés en grand nombre « sur les bords de l'eau; » ce qui serait assez conforme au style de notre auteur, qui aurait fait allusion à narma « plaisir. »

SLOKA 138.

# हिमिलङ्गाचनै:

Il n'est pas étonnant que dans les montagnes et dans les cavernes du Kaçmîr on rencontre des cristallisations de formes diverses, dont quelques-unes peuvent, aux yeux des Hindus superstitieux, ressembler à des lingas ou à d'autres objets qu'ils vénèrent également. Abulfazil dit (t. II, p. 140): « Au pied de la montagne (Tchutukot) paraissent fréquemment des images de Mahadéva, en cristal, à l'étonnement des specta« teurs. »

#### SLOKA 140.

# **ग्र**गस्योदयनिर्विषा

Purs de venin au lever d'Agastya.

Agastya est le nom d'un personnage mythologique sur lequel je donnerai ci-après (notes, livre III, sl. 325) quelques détails. Ici c'est le régent de l'étoile Canopus, appelé Sohêl par les Arabes.

La croyance que cette constellation a de l'influence sur les eaux paraît avoir été répandue dans toute l'Asie. Voici un passage du *Dabistan* qui l'atteste (voyez l'éd. de Calc. p. 18»):

اکست که ستاره ایست سابی شخصی مرتاض بود که تمام آبهارا بهر دو کف جمع کرده خورده آن اشارتست بدانکه اکست عبارتست از سهیل که ستاره ایست تردیك قطب جنوبی وچون او طالع شود آبهای که از آسمان باریده شد همه خشك شود چنانكه در عربی کفته از اطلع السهیل قطع السیال

Akest, qui est une étoile, fut jadis un saint homme qui, ayant réuni toutes les eaux dans le creux de ses deux mains, les a bues; ce qui veut dire que Akest est un nom de Sohêl, qui est une étoile près du pôle antarctique, et lorsqu'elle se lève, toutes les eaux qui sont tombées en pluie du ciel se sèchent, comme il est dit en arabe: « Quand Sohêl se lève, toutes les eaux disparaissent. »

SLOKA 147.

### प्राग्ड्योतिष

Prāgdjyôticha est le nom d'un pays situé dans les régions des légendes poétiques; d'après Wilford (Voyez As. Res. t. VIII, p. 336), c'est une contrée orientale, qui fait partie d'Assam, aujourd'hui Gohati. J'y reviendrai ultérieurement.

SLOKA 150.

Naraka. Voici ce qui est dit de Naraka dans le Harivansa. Je transcris le texte sanskrit des douze slokas suivants d'après un beau manuscrit que M. Eugène Burnouf a bien voulu obligeamment me prêter. Pag. 284:

विघ्नं चास्याकरोत् तत्र नरको नाम दानवः। त्रासनः स्रसंघानां देवराजरिप्रमहान् ॥ ५ ॥ स बभौ मृत्तिलिङ्गस्यः सर्वरेवाधिवाधिता। देवतानामृषीणां च प्रतीपमकरोत् तदा ॥ ई॥ त्वर्रुहितारं भीमः कशेत्रमागमत् तदा। गजनूपेण जयारु हिचरांगिं चतुर्दशीं ॥ ७ ॥ प्रमध्य तां वारोहां नाको वाक्यमत्रवीत्। नष्टशोकभयो मोहात् प्राग्ड्योतिषपतिस्तदा ॥ ६॥ यानि रेवमनुष्येषु रलानि विविधानि च। विभक्तिं च मही कृत्सा सागरेषु च यद्वसु ॥ ६॥ ग्रय प्रभृति तानीक सिक्ताः सर्वनैर्ग्रताः। ममैवोपाक्रिप्यन्ति दैत्यास्य सक्दानवै:॥१०॥ रवमृत्तमवस्त्राणि रक्तानि विविधानि च। संजकार तदा भीमः तच्च नाधिचकार स ॥ ११ ॥ गन्धवीणां च याः कन्या जलार नरको बली। याम्च देवमनुष्याणां सप्न चाप्सरसां गणाः॥ १२॥

चतुर्दशसरुस्राणि एकविंशच्छतानि च।
एकवेणीध्याः सर्वाः सतीमार्गमनुवताः ॥ १३ ॥
तासां पुर्वरं भौमो कार्यत् मणिपर्वतं ।
ऋलकायामदीनात्मा मुरोऽस्वाविषयं प्रति ॥ १४ ॥
तास्र प्राज्योतिषपतिं मुरोश्चे दशात्मचाः ।
तैर्ऋताश्च यथा मुख्याः पालयन्त उपासते ।
स एष तमसः पारे वरदृष्टिर्महासुरः ॥ १५ ॥
न चासुरगणैः सर्वैः सिह्तैः कर्म तत्पुरा ।
कृतपूर्वं तदा घोरं यदकार्यात् महासुरः ॥ १६ ॥

- 5. Celui qui s'opposa à Krichna, dans ce pays, était un Danava, appelé Naraka, terreur des troupes des Suras, et grand ennemi du roi des dieux.
- 6. Il resplendit, conservant le signe de sa forme, en inimitié excessive contre tous les dieux, et fit alors ce qui était offensant aux Richis et aux Devatas.
- 7. Ce fils de la terre se rendit dans le Kaçêrû, et, sous la forme d'un éléphant, il enleva la fille de l'architecte (le divin Viçvakarma), belle et âgée de quatorze ans.
- 8. Naraka, le souverain de Prâgdjyôticha, ayant dans l'égarement de sa passion perdu tout sentiment de crainte et de regret, après avoir fait violence à cette belle, lui adressa ce discours:
- 9. «Tous les joyaux divers qui se trouvent parmi les dieux et les hommes, et «que produit toute la terre, et toute richesse qui est contenue dans les mers,
- 10. «Dès aujourd'hui tous les Nâirritas réunis, et les Dâityas avec les Danavas, «m'en feront hommage.»
- 11. En effet, Bâuma 1 prit alors les plus précieux vêtements, écarlates et de toute espèce, et se les appropria sans y avoir droit.
- 12. Le puissant Naraka enleva, de plus, les filles des Gandharvas, des dieux et des hommes, et les sept ordres des Apsaras,
- 13. Seize mille cent femmes qui avaient toutes leurs cheveux rassemblés en une tresse, et qui suivaient la route des femmes vertueuses.
- 14. Le fortuné Bâuma fit construire pour elles une résidence magnifique, appelée Mâni parvata, dans Alakâ, vers le pays de Maru, qui n'était pas à lui.
- 15. C'est là que, près du monarque de Prâgdjyôticha, elles siégent, ainsi que les dix filles de Maru, avec les principaux Nâirritas, et le grand Asura lui-

Fils de la terre.

même, qui est doué d'une vue excellente, à l'extrémité de l'empire des ténèbres.

16. Jamais auparavant toutes les troupes des Asuras réunies n'avaient fait une action aussi horrible que celle dont alors le grand Asura se rendit coupable.

Naraka, contre lequel Indra lui-même implora le secours de Krichna, est tué par ce dernier. (*Harivansa*, trad. de M. Langlois, t. I, p. 525.)

Selon le Mahábhárat (III, Vanaparva, sl. 10,911-10,915, tom. I<sup>st</sup>, p. 599, éd. de Calc.), c'était au nord qu'il fut tué par ce Dieu, et c'est la que l'on voit ses ossements comme une grande montagne resplendissante de loin, semblable au sommet de Kailaça. On reconnaît facilement dans cette description une des montagnes couvertes de neige, dont se compose la chaîne de l'Himalâya.

Kaçêrû, qui est mentionné dans le sloka 7°, est le nom de la deuxième des neuf sections dans lesquelles, d'après le *Prabhâsatchhanda*, la terre est divisée. (As. Res. tom. VIII, pag. 330.) Dans la carte VI qui accompagne le mémoire de Wilford, elle est placée à l'Orient et traversée par la rivière Nalinî. D'après le *Radjavatî*, Kaçêrû est la deuxième des neuf divisions de Bharatavarcha, ou de l'Inde propre.

Les Nâirritas sont descendus du Brahmane Nirriti, demi-dieu et régent du sud-ouest. Nous lisons dans les Lois de Manou (XI, sl. 104): नेर्स्टनों दिशामानिष्ठेत्: ce qui est expliqué dans le commentaire : दिशामानिष्ठेत्: qu'il aille vers la région de Nirriti, située à l'extrémité du sud. » Dans les extraits géographiques que Wilford donne des Puranas, la cour du seigneur du pays de Nâirrita est appelée Krichnângana « cour « noire, » et lui-même, il est surnommé Virâpâkcha, c'est-à-dire « d'une figure difforme. » (As. Res. t. VIII, p. 348.)

Naraka, roi d'Asam, avait donc étendu son empire sur l'est et l'ouest de l'Inde, d'où il a apporté le parasol du pouvoir. Nous verrons dans le livre III, sl. 54, 55 du Râdjataranginî, que Varuna, dieu régent de l'ouest, le redemande au puissant Meghavahana, roi de Kaçmîr. Selon le Râmâyana (liv. IV), Naraka, démon méchant, habite Prâgdjyôticha.

Le nom de Maru, qui se lit dans les slokas 14, 15, du Harivansa, que je viens de citer, se trouve déjà dans la liste généalogique des rois d'Ayodha que donne ce poëme (trad. de M. Langlois, t. I, p. 72); Maru, dans la liste compilée par le Pandit Radhakant pour Sir W. Jones, est le soixante-dix-septième roi de la race solaire. Il est aussi le nom d'un Daitya tué par Krichna, et se trouve dans le Mahâbharat. Le pays de Maru pourrait, selon M. Wilson (As. Res. XV, 102), être la Sogdiane,

selon M. Lassen la Gédrosie. Dans le sloka 14, la résidence des femmes de Naraka est placée vers le pays de Maru, dans Alakâ, capitale du dieu des richesses, qui habite la région septentrionale; mais Alakâ, est un nom qui, dans le langage panégyrique, se donne à toute ville dont on veut exalter la magnificence. Il serait difficile, et il n'est pas nécessaire ici, d'établir entre les notices, tant mythiques que géographiques, que je viens de rassembler, la liaison et l'accord qui leur manquent.

SLOKA 160.

La même comparaison se trouve dans le Raghuvança, VIII, sl. 13:

# रघुरश्रुमुखस्य तस्य तत्कृतवानीप्सितमात्मजिप्रयः। न तु सर्प इव त्वचं पुनः प्रतिपेदे स्थापयर्जितां श्रियं॥ १३॥

13. Raghu satisfit au désir de son fils qu'il aimait tendrement et dont le visage était baigné de larmes, cependant, de même que le serpent ne reprend plus sa peau, il ne reprit pas la dignité qu'il avait abdiquée.

SLOKA 165.

# भूर्जत्वक्

Écorce de bouleau.

Bûrdja, le bouleau de montagnes, Betula bhojapatra de Wallich (voyez l'ouvrage précieux de ce botaniste distingué: Plantæ asiaticæ rariores), est enveloppé, comme le bouleau d'Europe, d'une écorce qui consiste en plusieurs couches, que l'on peut successivement enlever par grands morceaux. C'est avec cette écorce que se font les habits des ascètes et des compagnons de Çiva; le vêtement que portait Sacuntalâ, lorsqu'elle captiva le cœur de Duchmanta était d'une étoffe fabriquée avec la même substance. Cette écorce a toujours servi, et sert encore aujourd'hui aux Hindus, pour la fabrication d'un papier très-commun. Kalidasa, dans son poème de Kumâra, en faisant la description du mont Himavat, dit (chant I, sl. 7):

# न्यस्तात्ता धातुरसेन यत्र भूर्जत्वचः कुञ्जरविनुशोणाः। त्रजन्ति विद्याधासुन्दरीणामनङ्गलेखिकययोपयोगं॥ ९॥

Là les écorces de l'arbre burdja, souvent rougies par les gouttes du front de l'éléphant sauvage qui s'y frotte, ayant reçu des caractères marqués au moyen d'un

liquide métallique, servent aux belles femmes des Vidyâdharas à entretenir un commerce de lettres d'amour.

Dans le drame de Vikramôrvacî, la nymphe Urvasî se sert d'une feuille de ce même arbre, भूतपत्रेण (भूतवित्रेण prakrit), pour faire connaître son amour au roi Purûvaras (p. 33 du texte sanskrit; p. 36 de la trad. de M. Wilson; édit. de Calc.).

## सिद्धाध्वगञ्जेणी

La troupe vagabonde des Siddhas.

Le nom de Siddha, que nous rencontrons plus d'une fois dans la chronique de Kaçmîr, désigne communément un homme qui a atteint la perfection de la vertu ascétique, et qui a obtenu le bonheur suprême de la réunion avec la divinité dans le ciel même; il désigne aussi un personnage qui, par l'accomplissement de certains rites mystiques et magiques, s'est procuré un pouvoir plus qu'humain, comme celui de voyager dans les airs selon son plaisir; les Siddhas sont encore une classe de demi-dieux qui, avec les Vidyadhâras et les Munis, habitent des régions situées entre la terre et le ciel (Wilson's Dict.). Il en est qui parcourent les montagnes de l'Himalâya, lesquelles, d'après la fiction mytho-géographique des Hindus, s'élèvent même au delà du soleil. Les Siddhas que l'Aryarâdja rencontra sont de l'ordre de ceux dont Kalidaça (Kumâra, sl. 5) parle en ces termes:

# म्रामेखल संचरतां घनानां क्रायामधः सानुगतां निषेव्य। उद्देजिता वृष्टिभिराम्रयन्ते शृङ्गानि यस्यातपवन्ति सिद्धाः॥ ५॥

Après avoir vénéré les ombres des nuages qui, tournant autour de la ceinture des montagnes, couvrent les plaines élevées, les Siddhas, troublés par des ondées de pluie, se réfugient sur les sommets échauffés par le soleil.

Là, selon le sl. 16 du même chant,

Le soleil, en parcourant les régions inférieures de l'atmosphère, éveille par ses rayons droits dardés vers le haut les lotus qui croissent sur les lacs élevés de l'Himavat, et qui sont restés après que les mains de sept Richis en eurent cueilli leur part.

सप्रर्षिक्स्तावचितावशेषान्यधो विवस्वान् परिवर्त्तमानः। पद्मानि यस्याग्रसरोह्हाणि प्रबोधयत्यूईमुर्लिर्मयूलैः॥ १६॥ Je citerai sur ce sloka une partie du commentaire du Principal Mill dont la vaste érudition ne peut qu'éclaicir tous les sujets qu'il traite. (Voyez The Journal of the Asiatic Society of Calcutta, n° 19, July 1833, p. 344): « L'intention de Kalidasa dans cette stanza (sloka)était, comme « les commentateurs le disent avec raison, de terminer sa description de « l'Himalâya en donnant un exemple éclatant de cette espèce de अतिप्रयोक्ति « atiçayôkti, ou hyperbole, qui selon l'expression de Dandi, poëte rhé- « toricien que les Hindus citent souvent, nous transporte au delà des li- « mites du monde लोकसोमातिव्यक्तिमों, lôkasimâtivarttinî

Pervasit longe flammantia mœnia mundi.

« Car Kalidaça ne dit pas seulement que les sommets les plus hauts s'é
« lèvent au-dessus de la sphère planétaire (pour me servir des termes de

« l'astronomie des Hindus et de Ptolémée), de manière que le soleil ne

» peut que regarder en haut vers les lacs qui les couronnent; mais il dit

« qu'ils s'élèvent au-dessus de la sphère encore plus élevée des étoiles

» fixes; oui, même jusqu'à la sphère la plus élevée qui soit visible, celle

« qui est occupée par les sept Richis, dans les sept étoiles de la Grande
« Ourse, etc. »

SLOKA 168.

## त्रियामाम

Triyana signifie nuit, ou trois veilles de trois heures chacune, d'où l'on pourrait inférer que les Hindus ne divisaient anciennement la nuit qu'en trois veilles. Les anciens Juis n'en comptaient pas davantage; au moins ne trouve-t-on mentionnées dans l'ancien Testament que trois veilles; dans le nouveau Testament, quatre. Idlers Chronologie, tom. I, p. 234 et 486. Les Grecs et les Romains en avaient quatre; on les appelait φυλακαί, vigiliæ.

La fin d'une veille s'annonce dans l'Inde, tantôt en battant un grand tambour, tantôt en frappant une espèce de cloche, ou plutôt une plaque de métal appelée nusi ganda. Les Romains se servaient pour le même objet d'un cor; c'est ce que nous apprend Silias Italicus, lorsqu'il dit (VII, 154):

Cum buccina noctem

Divideret.

SLOKA 169.

Le roi gagua le lieu sacré de la célèbre fontaine habitée par Nandiça.

D'après cette indication il ne serait pas sorti des limites du Kaçmîr. Voyez mes notes sur les sl. 125-130 du livre I<sup>er</sup>.

#### RÉSUMÉ DU LIVRE SECOND.

Le résumé du livre II donne 44 rois; mais dans le texte on n'en trouve que 43 depuis Gonarda I<sup>er</sup> jusqu'à Aryarâdja inclusivement, savoir : 16 de la première dynastie, 21 de la seconde, et 6 de la troisième.

L'édition du Râdjataranginî qui a été publiée à Calcutta ne compte en tout que 543 slokas; nous en avons 546.

## LIVRE TROISIÈME.

#### SLOKA PREMIER.

Hara (ou Çiva) et Parvati sont souvent représentés comme occupés d'un entretien amoureux. Dans ce sloka, le dieu adresse un tendre discours à son épouse; elle doit écarter d'elle le serpent qui se joue sur le cou de Hara, tandis que celui-ci tâche de la débarrasser de la peau d'éléphant qu'elle a autour de son corps.

Çiva porte communément une peau d'éléphant qui avait appartenu à un Asura tué par lui. Ainsi Mâgha, dans son poëme épique de la mort de Çiçupâla, dit (ch. I, sl. 4), au sujet de Narada, qu'il représente visitant la terre:

# नवानधो ऽधो वृह्तः पयोधरान् समूटकर्पृरपरागपाएउरं। चएां चणोिखप्रगजेन्द्रकृत्तिना स्फुटोपमं भूतिसितेन शंभुना॥ ४॥

Nàrada, qui, au milieu de grands nuages nouvellement formés, descendit blanc comme un amas de poudre de camphre, entièrement semblable à Çambhu (Çiva) qui se présente d'une couleur grise à cause des cendres qui le couvrent, jetant en l'air, de temps en temps, la peau du grand éléphant, en dansant dans les réjouissances d'une fête.

La déesse Parvati est représentée presque de la même manière que son époux. Dans le drame de Bhavabhuti intitulé Malati et Mâdhava, nous voyons, au cinquième acte (éd. Calc. p. 81, cité aussi par Colebrooke, As. Res. X, p. 459, et par M. Wilson dans le Meghadata, p. 45), qu'un des interlocuteurs, pendant les apprêts d'un sacrifice humain, fait en ces termes le portrait de Tchamundâ, émanation de Parvati, qu'il invoque:

# प्रचलितकारिकृत्तिपर्यन्तचञ्चन्नवाघातभिन्नेन्दुनिस्यन्सानामृत-भ्र्योतज्ञीवत्कपालावलीमुक्तचण्डारृहासत्रसदूरिभूतप्रवृत्तस्तुति।

Recevant les louanges des esprits qui t'accompagnent, et sont saisis du rire violent qui sort de la guirlande de crânes, animés par le nectar qui découle du croissant, ornement de ta tête, lequel est fendu par les ongles de la peau d'éléphant qui forme ta ceinture, balancée au gré des mouvements de ta danse.

La danse de Çiva et de Parvati est un sujet profondément mystique, auquel les allusions sont très-fréquentes dans les poèmes, et dont la représentation se voit souvent sur les monuments sacrés des Hindus.

# कुम्भकुहरे मुत्ताः कुचाग्रोचिता

Il se trouve dans la cavité de son élevation frontale des perles qui sont dignes d'orner ton sein élevé.

C'est de même que Çağkaratcharya, dans son hymne à Parvati déjà cité (sl. 74), dit en s'adressant à la déesse :

# वल्त्यम्ब स्तम्बेर्भवद्दनकुंभप्रकृतिभिः समाबद्धां मुक्तामणिभिर्मलां ल्रार्लितकां। कुचाभोगो विम्बाधर्रुचिभिर्नः शर्लितां प्रतापव्यामित्रां पुर्विजयिनः कीर्त्तिमिव ते॥ ९४॥

74. O mère! ton sein riche porte la liane sans tache d'un collier qui est composé de pierres précieuses et de perles produites dans les élevations frontales d'un éléphant, et au lustre duquel se mêle la splendeur de ta lèvre de bimba, de même que la majesté de Çiva, de ce conquérant des villes, se confond avec ta gloire.

La croyance que des perles se produisent dans les protubérances frontales d'un éléphant est aussi généralement répandue parmi les Hindus que celle que des joyaux sont contenus dans la crête d'un serpent. Ainsi Tchânâkya, auteur déjà cité (p. 11, 12, éd. Râdja Kali-Krichna):

# शैले शैले न माणिक्यं मौक्तिकं न गजे गजे। साधवो न हि सर्वत्र चलनं न वने वने॥ ५३॥

On ne trouve pas une pierre précieuse dans chaque rocher, ni une perle dans chaque éléphant, ni du sandal dans chaque forêt, ni partout un honnête homme.

Il n'est pas toujours facile de rapporter avec certitude une fable populaire à sa véritable origine. La ressemblance des noms d'objets différents a suffi quelquefois pour qu'un attribut, ou réel ou fictif, fût transporté de l'un à l'autre. Or nâga, qui signifie serpent ainsi qu'éléphant, est dérivé de naga, montagne, parce que ces animaux naissent ou vivent communément dans les lieux montagneux. (Voyez Dict. de Wilson.) On pourrait donc supposer que des pierres précieuses, véritables productions de montagnes, auraient été fictivement attribuées à des animaux appelés du même nom, sauf la quantité d'un a. Peut-être aussi ces matières précieuses ayant été attribuées à l'un des animaux cités, n'importe pourquoi, son homonyme est-il entré en partage du même don.

SLOKAS 5, 6.

# सर्वतो मानमर्यादा etc.

Ce passage paraît être corrompu; et il faudrait peut être lire सर्वता उमार्मिशदा, etc. Tout le sloka se traduirait, en conséquence, comme il suit: « A son sacre, les chefs, observant son ordre, firent partout ré-«sonner le tambour pour le maintien de la prohibition de tuer (les êtres «vivants). »

SLOKA 11.

## यूकदेवी

Yûkadêvî. L'emploi de ce nom doit étonner quant on s'en tient à la seule signification qu'on trouve de yûka dans le dictionnaire sanskrit; mais ce mot signifie aussi le signe zodiacal de la balance, et c'est bien cette signification qu'il faut adopter ici. Voici un passage qui a été cité par le Principal Mill dans le Journal Asiatique de Calcutta (juillet 1835), et qui est tiré de la Sat-kritya-muktûvali, ouvrage de Raghunatha, où se trouvent tous les noms des signes zodiacaux. Je marquerai par un astérisque ceux qui, peu communément employés, ne sont pas dans le Dictionnaire de M. Wilson.

# क्रिय ताबुरि जितुम कुलीर लेय पाथेय यूक कौर्णाल्या। तौत्तिक ग्राकोकेरो हृद्रोगश्चान्त्यभंचेत्यं॥ इति मेषादीनां विशेष संज्ञाः

Voici, à commencer du bélier. les différents noms des signes zodiacaux, savoir: Kriya est le bélier τ, mêcha; táburî, \* le taureau τ, vricha; djituma \*, les gémeaux μ, mithuna; kulira, l'écrevisse 5, karkôṭa; lêya \*, le lion 8, sinha; pâthêya, la vierge m, kanyā; yûka \*, la balance ½, tala; kâurpya, le scorpion m, vriçtehika; tâukchika, le sagittaire +, dhanus; ākôkêra, le monstre marin, au lieu du capricorne z, makara; hridrôga \* (υδροχοός), le verseau =, kumbha; et antyabha, les poissons χ, mîna 1.

SLOKA 24.

## त्वदासामात्रेण

On aura remarqué la locution idiomatique dans laquelle mâtra exprime que deux actions se sont suivies immédiatement l'une l'autre, c'est ainsi que dans le Mahâbharat (Ardjunasamâgama, la rencontre d'Ardjuna, X, 46, ed. Bopp) on lit:

# मुक्तमात्रे ततस्तिसन् त्रूपाण्यासन् सङ्ख्रशः। मृगाणामद्य सिंङ्गनाम् व्याघ्राणां च विशाम् पते॥

So wie es abgeschossen waren da........... A peine le coup était-il parti, que parurent mille formes d'antilopes, de lions et de tigres, ô seigneur des Vâisyas.

Ci-après, dans le sloka 238 de ce même livre, nous trouvons kchana-matrêna, « dans un instant»; et sl. 412, pravichtamâtra, prâikchichta, « la déesse qu'à peine entré il avait aperçue ».

SLOKA 26.

# विधुतबन्धना

Relâchés des liens.

Littéralement « lavés des liens; » ceci me paraît être une de ces belles expressions dont les Hindus possèdent un si grand nombre. Il ne peut exister de plus grande souillure que celle des chaînes.

<sup>1</sup> On reconnaît facilement l'origine grecque ou romaine dans les mots tels que tâburi (tauras); djitumna (gemini); lêya (leo); yûka (jugum); kâurpya (scorpius); tâukchika (τοξότης), etc., qui cependant, tous, ont un synonyme d'origine sanskritc.

SLOKA 40.

Je fais de mon propre corps une offrande à à Tchandikâ.

Tckandikâ est un nom de la déesse Durga, et dérivé de tchanda, « violent, cruel. »

Nous avons déjà vu, dans le livre Ier, que le râdja Djaloka pour rester fidèle à sa promesse et ne pas faire de mal à un être vivant, offrit son propre corps en nourriture à la déesse Krityâ. Le roi Tundjina (liv. II) voulut mourir volontairement pour apaiser les dieux offensés, et ne pas voir son peuple périr de faim. Meghavahana, dans ce livre, n'hésite pas à donner sa vie pour sauver un enfant et un barbare. Nous trouverons plus d'un exemple encore de cette facilité avec laquelle les rois de Kaçmîr choisissent le suicide. En général, cette espèce d'héroïsme paraît aux Hindus si méritoire et si admirable, qu'ils croient devoir l'attribuer à presque tous leurs personnages les plus fameux. Dilipa, un des anciens rois de la race lunaire, offrit sa propre vie pour celle de la vache Nandinî au lion de Çiva, qui gardait le cèdre consacré à Parvâti; le visage détourné, il attendait déjà le saut fatal du lion, lorsqu'une pluie de fleurs échappées des mains des Vidyâdharas tomba sur sa tête, lui annonça la satisfaction du ciel, et lui conserva la vie (Raghuvansa, II, 60). C'est toujours ainsi que le dévouement généreux est accepté par les Dieux.

Nous savons que cette tendresse excessive pour tous les êtres vivants est un des principaux traits du buddhisme; aussi dit-on de Buddha Çakyamuni que, dans une de ses naissances antérieures, quand il était Mahâsattva, fils de roi, il se laissa volontzirement dévorer par une tigresse affamée, pour l'empêcher de mourir de faim ainsi que ses petits. (Voyez Ueber einige Grundlehren des Buddhaismus, von J. J. Schmidt, I Abhandlung, 245.)

SLOKA 46.

# उम्बर्:

Dambara n'est pas dans le Dictionnaire de M. Wilson; d'après les pandits de Calcutta, ce mot signifie « nombre, multitude, » il est peutêtre irrégulièrement dérivé de उप ou उभ, « rassembler, accumuler, » qui font उम्पति et उम्पति.

### चामुएउ

Tchâmunda est un des noms de la déesse Durga; il se compose de tcha, lune, et de munda, tête; mais tcha peut être aussi là pour tchanda, nom d'un démon dont la déesse a saisi la tête abattue. (Wilson.)

SLOKA 47.

#### जास्तवी

Djâhnavî est un des noms de la Ganga. (Voyez les notes du livre II, au sloka 12.)

SLOKA 54.

#### क्रचं

(Voyez les notes du livre II, au sloka 150, et ci-après, au sloka 125 de ce livre.)

Le parasol paraît avoir été jadis dans toute l'Inde le signe distinctif du pouvoir ; il l'est encore aujourd'hui dans les états buddhiques, et notamment dans le pays des Birmans : il appartient peut-être aux usages particuliers du buddhisme.

SLOKA 57.

## वसुकुलात्मज:

Parmi les Vasus que nous avons mentionnés dans les notes du livre Ier, sloka 124, et qui sont au nombre de huit, on compte Vichnu, qui s'est incarné dans la personne de Krichna. Le prédécesseur de Meghavahana, selon mon interprétation de ce sloka, était de la famille des Yadayas.

SLOKA 58.

# धरणीधरणोचिते शेषदेहे

Le corps du serpent Cècha, qui est capable de soutenir la terre.

C'est de même que Kalidasa a dit प्रोव : सदैवाहितभूमिभार «jamais le ser-«pent Çècha, chargé du fardeau de la terre, ne fait trève à ses fatigues. » (Sakountala, acte V, p. 92, édit. sansk. de Chézy, 100, trad.)

Ce chef de la race serpentine, appelé aussi Ananta, « sans fin, » est la

couche de Vichnu, et de ses mille têtes il lui forme un dais. Lorsque ce Dieu s'incarna dans la personne de Krichna, Çêcha prit la forme de Baladeva, frère aîné de Krichna.

SLOKA 59.

# उषर्वुधे

Ucharbudha, « connaissant ou éveillant le demi-jour, » comme désignation du feu, me paraît une expression heureuse; un grand nombre de mots sanskrits ont de même le mérite de donner au discours une teinte poétique.

SLOKA 64.

## समशीर्षिक

casque, tête, jugement. Ce mot samaçîrchika se rencontre encore une fois dans le sloka 135 de ce même livre, et le sens m'en a paru être « égale hauteur de tête. »

सन्तः dans le Dictionnaire de Wilson signifie: «the hands opened and joined,» ce qui ne paraît pas convenir ici; सन्ति veut dire « don, donner,» de षण् ou प्रण्, donner, offrir; ce qui m'a induit à rendre santale par «libéraux.» La construction grammaticale est moins embarrassante que la pensée exprimée dans ce sloka n'est satisfaisante.

SLOKA 72.

## रोहणं

Rôhaṇa ou राङ्ग Rôhaga, est la montagne de Ceylan appelée le Pic d'Adam. Elle est aussi nommée Vidûra, si nous nous en rapportons au commentaire du scholiaste sur un passage du xıı° chant du Nâichadha, poëme composé par Sri Harcha. J'aurai l'occasion de revenir sur Vidûra.

Depuis les temps les plus reculés jusqu'à nos jours Ceylan a été renommée pour ses pierres précieuses. Dans le Bhatti kavya (éd. de Calc., p. 234, ch. V, 27), Ravana, tyran de cette île, répond en ces termes à Surpanakhâ sa sœur, à qui Rama avait coupé le nez, et qui, pour l'exciter à la venger, lui reprochait de manquer de force et de courage:

# ऋाहे।पुरुषिकां पश्य मम सद्भवनान्तिभि:।

# ध्वस्तान्धकारे ऽपि पुरे पूर्णेन्दो : सन्निधि : सदा॥ २९॥

Vois mon pouvoir merveilleux : quoique les ténèbres soient tombées dans ma ville, par la splendeur des pierres précieuses, il y règne une pleine lune perpétuelle.

Il dit à Sità, femme de Rama-tchandra, quand elle résiste à la tentative qu'il fait pour la séduire (*ibid.* p. 288, V, sl. 87) :

# निर्लङ्को विमदः स्वामी धनानां वृतपुष्पकः। ग्रध्यास्ते उन्तर्गिरं यस्मात् कस्तन्नावैति काराणं॥ ६९॥

Le seigneur des richesses, expulsé de Lagka, privé de son char puchpaka, et guéri de son fol orgueil, habite par cette raison au milieu des montagnes de Kailâça; qui ne sait pas ce fait?

SLOKA 73.

## विभीषण:

Rama, ayant vaincu et tué Ravâna, qui lui avait enlevé sa femme, éleva Vibhîchaṇa, le frère cadet du ravisseur, sur le trône de Lagka. Ce nom, qui ne se trouve pas dans la liste des rois postérieurs de ce pays, peut avoir été pris par un poête historien pour le nom générique d'un roi de cette île, et ici pour celui du monarque qui régna du temps de Meghavahana, et que la chronique de Kaçmîr place vingt-quatre ans après le commencement de notre ère. Ce qui nous importe, c'est de signaler les relations qui existèrent, à diverses reprises, entre Kaçmîr et Ceylan, et dont je traiterai avec plus de développement dans ma dissertation sur les synchronismes.

SLOKA 75.

# लङ्गां नीत्व

Après l'avoir amené à Lagka.

Lagka est le nom de la capitale de l'île. C'est celui qu'elle porte dans un passage où Ravana (loco citato, pag. 290, V, 89) s'exprime en ces termes:

समुद्रोपत्यका हैमी पर्वताधित्यक पुरी। स्त्रपारायणं नाम्ना लङ्केति मम मैथिलि॥ ८८॥ O fille de Mithila! ma ville, nommée Lagká, s'élève sur le bord de la mer aux pieds des montagnes, ville pleine d'or et de pierres précieuses.

SLOKA 81.

#### उध

Udhra ne se trouve pas dans le Dictionnaire de Wilson; d'après les pandits de Calcutta, c'est une espèce de chat qui se nourrit principalement de poisson, et qui, au Bengale, est appelée उद्विदाल, advidâla.

SLOKA 100.

## त्रिगर्तीवीं

Trigarta était un pays situé au nord-ouest de l'Inde, et qui, probablement, correspond à une partie du moderne Lahore. Wilford croit que cette contrée est la même que Tehotra ou Trehotra, à l'ouest de Delhi, ou la même que le Tahora dans les Tables de Peutinger, le moderne Tehora ou Tehâura. (Voy. Asiat. Res. t. VIII, p. 257, édit. de Calc.) J'y reviendrai dans ma note sur le sl. 177 du livre IV.

SLOKA 103.

## दीवारा:

Dans l'Amarakocha, parmi les mots sanskrits, dînâr est le synonyme de নিজন nichka, qui signifie un poids d'or ou d'argent, d'une valeur variable. C'était aussi une monnaie qui, d'après Fêrichta, valait deux roupies ou cinq francs. Le mot dînâr paraît être analogue au denarius des Romains, qui était tantôt une monnaie d'argent, et tantôt une monnaie d'or, que l'on exportait, selon le Périple d'Arrien, de l'Europe à Barygaza ou Baroach moderne. Le dînâr pourrait donc, quoique d'origine romaine, avoir obtenu une place parmi les mots dont se servaient les Hindus qui lui auraient, peut-être, créé une étymologie sanskrite, en le dérivant de dîna, pauvre, et ri, aller, deux mots qui, réunis, signifient ce qui va au pauvre. (Wilson's Diction.)

SLOKA 125.

## उज्जयिनी

Udjdjayinî, répond à l'Udjain moderne et à l'Òśńn des Grecs. Les synonymes de cette ville sont énumérés dans le vocabulaire de Hêmatchandra:

# उज्जियिनी स्यादिशालावन्ती पुष्पकरिएउनी

Udjdjayini, Viçâlâ, Avantî, Puchpakarandinî.

Voici comment s'exprime sur cette ville, parmi d'autres poëtes qui l'ont célébrée, Kalidasa qui l'habitait; il était un des neuf bijoux de la cour de Vikramâditya; le discours est adressé au nuage messager (Mêgaduta, sl. 32):

प्राप्यावन्तीमुद्यनकथाकोविद्यामवृद्धां पूर्वीदिष्ठामनुसर् पुरीं श्रीविशालां विशालां। स्वल्पीभूते सुचित्तपाले स्वर्गिणां गां गतानां शेषै: पुरायैर्द्धतिमव दिव: कान्तिमत् खंउमेकं॥ ३२॥

Ayant atteint Avantî (ò nuage), entre dans cette ancienne ville qui jouit d'une longue célébrité par la demeure des savants et par l'histoire d'Udayana; la riche et vaste Viçâlâ, qui appartient aux êtres célestes qui sont redescendus sur la terre quand la récompense d'une vie pieuse devait se combler pour eux; la ville, semblable à cette unique et belle partie du ciel, qui ne s'acquiert que par les dernières austérités.

Sans entrer sur ce sloka dans des développements trop étendus, je me bornerai à dire qu'Udayana, autrement Vatsarâdja, fut souverain de Kuça-dvipa, pays situé à l'ouest de l'Inde propre (voyez les Plans géographiques de Wilford, Asiat. Res. t.VIII). L'image de ce prince se présenta dans un songe à la princesse Vasavadattâ, fille de Pradyota, roi d'Udjayinî, et lui inspira un tel amour que, quoique promise à un autre prince, elle se fit connaître à celui qu'elle avait rêvé, avant de l'avoir jamais vu. Udayana justifia par ses qualités le rêve de son amante, qu'il enleva à son père et à son fiancé. Quant au reste du sloka tel qu'il m'a paru devoir être interprété, je dirai que les Hindus, nommément les Buddhistes, croient que des personnages qui se sont élevés à un haut

degré de vertu redescendent quelquefois du ciel sur la terre, afin d'y achever ce qui leur reste à faire pour atteindre la pureté la plus parfaite, leur suprême récompense; et c'est Avantî qu'ils choisissent pour ce but, si ce n'est Pâtaliputra (Puchpapura, ville des fleurs, Florence), ou Kaçî (Bênarès) la sainte, et d'autres encore, où Çakyamuni, en achevant sa dernière transmigration, a laissé des traces révérées de sa présence. (Voyez aussi, sur ce sloka, l'explication donnée par M. Wilson, dans sa traduction du Mêgadâta, p. 37.)

C'est par Udjayinî que les astronomes indiens font communément passer leur premier méridien. La ville moderne est située à un mille anglais au sud de l'ancienne, qui fut détruite par une révolution de la nature à une époque qui n'est pas connue: la tradition fabuleuse la place à une date qui précède de peu la naissance de Vikramâditya. (Voyez Asiat. Res. t. VI, p. 35, etc. etc.)

## एकच्छत्रश्चन्नवर्त्ती

Tchakravartti est composé de tchakra, empire qui s'étend d'une mer à l'autre, et varttî, résidant, siégeant : c'est le grand titre d'empereur de toute l'Inde qui, joint à èkatchhatra, un seul parasol, devient plus emphatique.

Je traiterai de Vikramâditya dans ma dissertation sur la chronologie de Kaçmîr.

#### SLOKA 128.

Ce sloka fait allusion à la prophétie d'une incarnation future de Vichnu pour la destruction de tous les étrangers et de tous les méchants dans l'Inde. La voici, telle qu'elle est rapportée dans le *Vichnu-purana*, liv. IV, sect. 24, sl. 26:

धर्मे ची णप्राये भगवतो वासुदेवस्याशः संभलग्राम प्रधानब्राक्मणस्य गृहे काल्किरूपी। जगति स्रवतीर्य सकलक्षेच्छदस्युदुष्ठा-चर्णचेतसामशेषाणां च्रयं कारिष्यति॥२६॥ स्वधर्मेषु चाज्ञिलं जगत् संस्थापयिष्यति

# त्रनंतरं चाशेषकलेखाने। प्रवुदानां तेषामेव जनपदानाममल स्फिटिकविशुदामतयो भविष्यन्ति॥२९॥

26. Au temps où se perdront toutes les vertus, le bienheureux Vasudèva, descendu glorieux sous la forme de Kalki dans la maison d'un brahmane éminent de Sambhala <sup>1</sup>, détruira tous les Mlêtchtchhas, tous les hommes abjects et adonnés à de mauvaises pratiques;

27. Et, par ses propres vertus, il rétablira le monde entier. Alors, à l'expiration du Kaliyuga, les âmes des hommes, qui se seront réveillées, seront purifiées, et deviendront semblables à un cristal sans tache.

Voyez aussi un passage du Gitagovinda, qui sera cité ci-après, dans ma note sur le sl. 492.

Cette prophétie, si menaçante pour les envahisseurs de l'Inde, ne doit pas les effrayer pendant longtemps; car il est dit dans le même purana (ibid.):

# त्रीणि लत्ताणि वर्षाणां दिजमानुषसंव्यया। षष्ठिं चैव सल्ख्नाणि भविष्यत्येष वै किल:॥३६॥ श्रतानि तानि दिव्यानि सप्त पंच च संव्यया। निःशेषेण ततस्तिस्मिन् भविष्यति पुन:कृतं॥३६॥

- 38. D'après le calcul des hommes deux fois nés, le Kaliyuga durera trois cent soixante mille ans.
- 39. D'après un autre comput il durera douze cents années divines, à la fin desquelles recommencera l'âge Kritam.

Ce dernier sloka s'accorde avec le texte des Lois de Manu (liv. I°, 69, 70), où il est dit que 1200 années divines font (1200 × 360) 432,000 années humaines. Il paraît que, dans le comput du premier des deux slokas qui viennent d'être cités, les crépuscules n'ont pas été comptés. Il en est de même dans le chapitre IV du *Linga-purana*, où les années du Kaliyuga sont données 360,000.

L'année actuelle de notre ère, 1838, est la 4939' du Kaliyuga.

Peut-être un endroit du Bengali. Dans le Râdjavali, il est dit que ce sera dans la maison d'un brahmane du Bengale.

SLOKA 155.

## राजग्रासीनां

Des femmes esclaves du roi.

On se rappellera que le service intérieur du palais des rois hindus se faisait par des femmes.

SLOKA 165.

## चिन्तामणिं

Le joyau du désir.

Le joyau fabuleux qui procure tout ce qu'on désire se trouve dans les contes de presque toutes les nations; dans les nôtres, c'est communément un anneau donné par les fées, qui sont d'origine persane ou plutôt zende.

SLOKA 168.

« L'hiver brûlant tout le corps par des vents froids » est une expression qui peut nous paraître étrange, mais qui est en rapport direct avec la réalité des sensations qu'éprouve en hiver un Oriental.

SLOKA 170.

# म्रीर्व<u>द</u>ह्नोष्मभिलाषतः

Désireux de jouir de la chaleur du feu sous-marin.

Comme la légende d'Âurva me paraît offrir un grand intérêt tant à cause d'elle-même que par sa connexion avec d'autres événements importants, j'en donnerai les principaux traits, le plus succinctement qu'il me sera possible.

D'après le Vîchnu-purana (liv. IV, sect. 3 et 4), Âurva fut un saint richi, qui se retira dans une forêt. C'est là qu'il empêcha la femme de Vâhu de se brûler après la mort de son époux, pour conserver avec elle le fruit qu'elle portait depuis sept ans: elle accoucha d'un fils, qui fut nommé Sagaras (Océan). Celui-ci, instruit par le richi dans toutes les sciences et dans l'usage des armes à feu, vengea son père en exterminant ses ennemis. J'aurai occasion de revenir sur ses victoires.

Les deux femmes de ce héros, Kêçinî et Sumatî, devinrent mères, la première d'Asamandja, l'autre de soixante mille fils.

Ces derniers voulurent empêcher leur père de faire le sacrifice du cheval; et quand ce cheval eut été soustrait à leurs regards, ils le cherchèrent jusque dans le fond de la terre, où ils le trouvèrent près du richi Kapila, qu'ils attaquèrent; mais ils furent réduits en cendres par le feu qui sortit de son corps. Dans la suite des temps ils furent ressuscités par les flots de la Gangâ, que Bagirathi fit descendre dans les régions infernales (voyez notes du liv. II, sl. 12).

D'après le Harivansa (traduct. de M. Langlois, t. I., lecture 46, p. 213-214), Âurva, pressé par ses amis de procréer des enfants pour propager sa race, y consentit, non sans prédire que sa progéniture ne vivrait qu'aux dépens des autres qu'elle consumerait. En effet, le puissant richi fit naître de sa cuisse un feu destructeur, qui dit à son père, d'une voix éclatante: « J'ai faim, laisse-moi dévorer le monde. » Et déjà les dix régions étaient envahies par des flammes, lorsque Brahma, pour conserver la création, accourut et promit au fils d'Âurva une demeure et une nourriture convenables, en s'exprimant ainsi:

वउवामुखे ऽस्य वसतिः समुद्रास्यं भविष्यति।

मम योनिर्जलं विष्र तस्य तोयमयं मुखं॥६०॥

तत्राहमासे नियतः पिवन् वार्रिमयं रुविः।

तद्धविस्तव पुत्रस्य विसृजाम्यालयं तु तत्॥६१॥

ततो युगानां भृतानामेष वाहं च सुत्रत।

सिहती भद्धविष्यवो लोकानिति पुनः पुनः॥६२॥

एषो ऽग्निर्नकालस्य सिललाशी मया कृतः।

दरुनः सर्वभूतानां सदेवासुर् चसां॥६३॥

एवमस्विति सो ऽष्यग्निः संवृत्यज्ञ्ञालमग्उलः।

प्रविवेशार्णवमुखं निच्चिष्य पितिर प्रभां॥६४॥

(Manuscrit de M. Eugène Burnouf, p. 110.)

60. Brahma dit : Sa demeure sera dans Badavâmukha, la bouche de l'Océan. L'eau est le lieu de ma naissance, ô Brahmane! et l'eau sera sa bouche.

- 61. C'est là que je siége, permanent, buvant le beurre du sacrifice sous la forme des flots; et cette offrande sacrée, j'en fais la demeure de ton fils.
- 62. Ensuite, à la fin des âges, lui et moi unis, ô vertueux Brahmane! nous dévorerons les mondes : ce qui va se renouveler toujours.
- 63. Ce feu, donné par moi aujourd'hui pour nourriture à l'eau, consumera, à la fin des temps, tous les êtres avec les dieux, les Asuras et les Rakchasas.
- 64. Ainsi advienne, dit Âurva; et le feu s'enfonça dans le gouffre de l'Océan en tourbillons de flammes, et en jetant un grand éclat sur son père.

Badavâmakha, littéralement « tête de cavale; » badavâ et bâdava signifient à la fois « cavale » et « feu sous-marin, » d'après le Dictionnaire; Badavâ est aussi le nom de la nymphe Asvinî qui, comme astérisme personnifié, est représentée par une tête de cheval, et qui fut mère des gémeaux Asvinî, les deux médecins du ciel.

Nous voyons que la légende relative à Âurva se complique d'éléments historiques, physiques et astronomiques, et appartient à la cosmogonie personnifiée.

Le poëte Magha, dans son poëme déjà cité, a fait usage du feu sousmarin dans une comparaison qui doit nous paraître neuve (chap. I<sup>rr</sup>, sl. 20):

# स तप्रकार्त्तस्वर्भास्वर्गम्बर्ः कढोरताराधिपलाञ्चनच्छविः। विदिखुते बाउवजातवेदसः शिखाभिराश्चिष्टर्वाम्भसां निधिः॥२०॥

Krichna, vêtu d'une robe qui rayonnait d'or éclatant, resplendissait, magnifique comme le contour marqué du roi des astres 1 dans sa plénitude: c'est ainsi que paraît l'Océan, ce vaste trésor des eaux, embrassé par les flammes d'un volcan sous-marin.

#### SLOKA 181.

On remarquera la finesse, si naturelle à un Hindu, par laquelle Matrigupta, par un compliment qui sert de pointe à son distique, adoucit l'amertume d'une plainte qui contient des reproches. Si l'on traduisait satpâtrapratipâdêtiva vasudâ par « de même que la terre confiée à un « bon ministre, » ce que le mot pâtra permet, on y verrait une insinuation adroite de Matrigupta, qui cherchait à diriger l'attention du roi sur la

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tárádipa est Tchandra, le dieu Lunus. Tárá est aussi le nom de l'épouse de Vrihaspati, précepteur des dieux; elle fut enlevée par Tchandra.

vigilance infatigable dont il faisait preuve. Le double sens du mot remplit peut-être le mieux possible la double intention du poëte.

SLOKA 193.

## सेव्यत्वं

Ce mot, dans le Dictionnaire de Wilson, signifie : « rang, eminence.» J'aurais donc pu dire : « je n'ai connu que le haut rang de ce roi. » En traduisant sévyatvam par servitude, j'ai pris le sens de la racine सेंब, धेव, servir.

## विस्तीर्णकर्ण

Grandes oreilles

C'est-à-dire « des oreilles capables de bien entendre, aimant le « chant, » et cependant chassant les abeilles, dont le murmure est considéré par les Hindus comme très-agréable.

#### शमी

Acacia suma ou mimosa suma (Roxburgh). J'emprunterai (au sujet de cet arbre, les propres paroles de M. de Chézy (note 15 du 1er acte du drame de Sacuntala, p. 194, trad. franç.): « Espèce d'acacia, dont le « bois excessivement dur sert, par le frottement rapide de deux morceaux l'un contre l'autre, à produire l'étincelle destinée à allumer le « feu du sacrifice. » Et (ibid. note 75 du 1v acte, p. 225): « La déesse « Parvati, de complexion fort amoureuse, s'étant un jour reposée quelque « temps sur le tronc d'un sami fortement incliné vers la terre, la moelle « de cet arbre contracta de cet attouchement une chaleur telle, qu'elle « fut sur le point d'être consumée. Le feu cependant n'y prit point, mais « il s'y concentra, et, depuis lors, se communiqua sans interruption, « de rejeton en rejeton, à toute la race des samis, au sein desquels il « couve encore de nos jours. Voilà pourquoi le plus léger frottement « exercé sur le bois suffit pour en faire jaillir l'étincelle sacrée destinée « par le pieux Brahmane à allumer le feu du sacrifice. »

#### SLOKA 202.

Nous trouvons ici une image qui plaît tant aux Orientaux qu'ils ne croient pas la pouvoir répéter trop souvent. Je suppose qu'elle est d'o-

rigine indienne. Je citerai le sloka de Bhartrihari (c. II, p. 46, éd. de M. de Bohlen), qui a, peut-être, fourni à Kalhana la pensée du sien :

# संतप्तायित संस्थितस्य पयसा नामापि न ज्ञायते मृक्ताकार्तया तदेव निलनीपत्रस्थितं राजते। स्वात्यां सागरशुक्तिमध्यपतितं तन्मीक्तिकं ज्ञायते प्रायेणाथममध्यमोत्तमगुणाः संसर्गतो ज्ञायते॥ ४७॥

Une goutte d'eau qui se place sur un fer ardent ne laisse aucune trace après elle, mais celle qui se pose sur la feuille d'un lotus resplendit comme une perle; cette même goutte enfin, si elle tombe, sous un signe heureux, au milieu d'une conque de mer, devient une perle: de même se forment, en s'associant l'un à l'autre, des hommes du plus haut, d'un médiocre ou du plus bas caractère.

L'opinion que les gouttes d'eau tombées des nues peuvent se changer en perles dans l'Océan paraît générale en Asie. Elle a donné lieu à la fable charmante de Sadi, « La goutte d'eau et la mer, » qui a passé dans presque toutes les langues de l'Europe, et que M. de Chézy a citée textuellement dans ses notes du v'acte de la Sacuntala, p. 231, avec un essai de traduction en langue sanskrite.

#### SLOKA 218.

La phrase de ce sloka est embarrassée, en tant que le nominatif an peut se rapporter à djalada, ou à çakrâyudha, ou à varhana; le sens cependant en est clair; il faut seulement attribuer ce discours au paon.

#### SLOKA 225, 226.

On remarquera cembien il y a de vérité dans la description poétique du mont Himavat et des sensations du voyageur.

#### सर्ल

Sarala (pinus longifolia) est une espèce de pin qui est très-commun dans l'Himalaya, et qui contient en grande quantité une matière résineuse fort odorante. Kalhana paraît, dans ce sloka, avoir eu en vue deux distiques du Kumâra de Kalidasa (chant let, 9 et 15), que voici :

कपोलकार्यं करिभिर्विनेतुं विचरितानां सरलदुमाणां। यत्र सुतन्तीरतया प्रमृतः सानृनि गन्थः सुरभीकरोति॥४॥

# भागीख्यीनिर्जाख्यीकराणां बोढा मुद्धः कम्पितदेवदरः। यद्वाय्रन्विष्ठमृगैः किरातैरासेव्यते भिन्नशिखारिउवर्हः॥१५॥

9. Là (sur le mont Himavat), quand les éléphants, pour apaiser les démangeaisons qu'ils éprouvent à la tête, se frottent contre les pins jusqu'à en détacher l'écorce, il se répand, à cause du lait qui s'écoule des troncs de ces arbres, un parfum qui remplit les plaines élevées.

15. Le vent, qui porte les gouttes dispersées des cascades de la Bagirathi (Ganga), qui plie fréquemment les cèdres, ces arbres des dieux, et qui divise les queues des paons, est désiré par les chasseurs qui poursuivent les cerfs.

Le ইনেবাচ, dévadâru, est le pinus deodata du docteur Roxburgh, lequel arbre, d'après les renseignements donnés par le docteur Wallich au principal Mill, offre plusieurs caractères qui le rapprochent beaucoup du cèdre du Liban. (Voyez Asiat. Journ. n° x1x, july 1833, p. 343.)

SLOKA 240.

#### विन्ध्य

Le Vindhya est compté, dans les Puranas, parmi les sept principales chaînes des montagnes de l'Inde qu'on appelle les *Kulaparvatas*, et qui sont : le Mahèndra (vers Madras), le Malaya (sur la côte de Malabar), le Sahya (vers Punah), le Suctiman, le Rickcha, le Vindhya et le Pariyatra. (*Asiat. Res.* t. VIII, p. 334, éd. de Calc.)

Les montagnes du Vindhya méritent d'être remarquées, parce qu'elles forment la limites méridionale de l'Inde centrale ou du Madhyadèça. Il est dit dans les Lois de Manu (II, 12): « La région située entre les « monts Himavat et Vindhya, à l'est de Vinasana (contrée dans le voisinage « du moderne Panniput), et à l'ouest de Prayâga (le moderne Allahabad), est appelée Madhyadèça. » Le Vindhya s'étend de la province de Behar presque jusqu'à celle de Guzerat. Ces montagnes sont habitées par les Bhîls et par d'autres tribus qui vivent de rapines. Nous y reviendrons ci-après.

### ो्व

Rèva désigne ici une rivière dont les divers noms se trouvent mentionnés dans le passage suivant de l'Amarakocha:

ि । विवास तु नर्मदा सोमादवा मेकलकन्यका

Rèvå, Narmadå, Sômôdbhavå et Mèkalakanyakå, c'est-à-dire « celle qui coule, qui donne du plaisir, qui est descendue de la lune, et qui est la fille de Mèkala. » Ce dernier nom est celui d'une montagne ou celui d'un rĭchi, père de la déesse de la rivière dont il s'agit. (Diction. et Mêghadâta, p. 26, de Wilson.)

Selon l'auteur du Trikânda sêcha, elle est aussi appelée Murala. (Raqhuvansa, trad. de M. Stenzler, p. 253.)

Cette rivière, qu'on nomme aujourd'hui Narbuddâ, a sa source dans la province Gondwana, sur un plateau élevé, et après avoir parcouru 275 lieues presque parallèlement à la principale chaîne du Vindhya, elle se décharge dans la mer de l'ouest, près de Baroach.

On trouve dans le t. VII des Recherches asiatiques (p. 99-104, éd. de Calc.) quelques détails sur sa source, ainsi que la légende populaire relative à cette rivière personnifiée, qui est une des formes de Bhavanî, ou de Parvatî même, et au fleuve Sone, dont la source est voisine.

Le Yakcha de Kalidasa, s'adressant au nuage messager (sl. 20), parle en ces termes de la Rêva:

# स्थित्वा तस्मिन् वनचर्वधूमुक्तकुञ्जे मुद्धर्तं तोयोत्सर्गाद्भुततरगतिस्तत्यरं वर्स्म तीर्णः। रेवां द्रध्यस्युपलविषमे विन्ध्यपादे विशीर्णां। मिक्तच्छेदैरिव विरचितां भूतिमङ्गे गजस्य॥ २०॥

Après t'être arrêté là quelques instants (sur le mont Tchitrakuṭa du Bandel-khant), où les femmes des habitants des bois occupent des berceaux, et après t'être allégé d'une partie de ton fardeau pour rendre plus facile ta marche à travers la route élevée que tu parcours, tu verras, aux pieds du Vindhya qui sont rendus rudes par des pierres précieuses, la Rèva amoindrie et divisée par des roches, comme l'est par des entailles de dévotion la cendre qui couvre le corps d'un grand saint 1.

¹ Le texte dit «d'un éléphant; » mais j'ai voulu exprimer ce qui m'a paru seulement insinué par l'auteur, car l'éléphant est un animal religieux. (Voyez Indische Bibliothek, I, 1, p. 216.) M. Wilson a entendu autrement et peut-être mieux traduit bhûtim par rich trapping, «d'un éléphant royal; » pour moi, j'ai cru que l'objet de comparaison était un ascète dans son costume ordinaire.

SLOKA 260.

### ह्यग्रीव

Hayagrîva (cou de cheval) est le nom du démon qui, pendant le sommeil de Brahma, vola les quatre védas à la fin du Kalpa. Il fut tué par Vichnu, qui recouvra les livres sacrés : c'était le but de sa métamorphose (avatar) en poisson.

### मेग्रट, भर्तमेग्रट

Je n'ai trouvé aucune notice sur le poëte Mentha, ou Bhartrimentha. Une partie du dernier nom rappelle celui du poëte Bhartrihari qui, en effet, vécut du temps de Matrigupta. Les Hindus changent les noms propres avec une liberté qui empêche trop souvent de distinguer ou d'identifier les personnes.

SLOKA 263.

## **ग्र**शुरसकाने

Pour habitation des Asuras.

Il paraîtrait, par ce passage et par d'autres, que les Hindus, comme les Grecs et les Romains, avaient coutume de consacrer aux immortels certaines terres qui restaient incultes, ou dont le produit était un bénéfice pour les temples et les Brahmanes.

#### SLOKA 265.

Pravarasèna, que nous avons laissé voyageant en pays étranger (sl. 123), paraît ici pour réclamer l'héritage de sa famille, sans qu'on sache ce qu'il a fait pendant près de cinq ans, et pourquoi Vikramâditya l'avait négligé en disposant de Kaçmîr.

SLOKA 267.

### श्रीपर्वते

Çrîparvata (mont sacré) est un nom que l'on donne souvent au mont Méru; mais ici il paraît désigner une montagne de Kaçmîr. Dans le récit de ce qui se passe entre Açvapâda et Pravarasèna il règne une obscurité que je ne puis parvenir à dissiper; le lieu de la scène et le temps semblent partagés entre une naissance antérieure et la vie présente de Pravarasêna.

SLOKA 270.

#### गणः

C'est un nom de Ganèça; il s'applique ici à un des dieux inférieurs qui accompagnent Çiva, sous la surintendance spéciale de Ganèça.

#### SLOKA 275.

En examinant le texte on appréciera les motifs qui m'ont déterminé à transposer, dans ma traduction, le sloka 277 de l'original, sans y rien changer, en le faisant suivre du sloka 274, comme s'il était une partie intégrante du discours de Çiva. En effet, il ne paraît pas du tout convenir au discours de Pravarasêna.

Sur le sens de विकल्प ou वैकल्प dans ce sloka, et sur celui de कैवल्य voyez les साख्यकारिका Sâğkhyakârikâ d'Içvara Krichna, sl. 53, 17, 19, 21, 68, éd. de Bonn et éd. de Londres, avec la trad. latine de M. Lassen et la trad. anglaise de Colebrooke, qui est accompagnée des commentaires de M. Wilson.

sloka 276 du texte (277 de la traduction). दुग्धान्धिं

D'après la géographie des puranas des Hindus, on compte sept mers sur la terre: une de sel, une de lait, une de lait caillé, une de beurre, une de sucre, une de vin et la septième d'eau douce; on compte aussi sept dvipas ou îles (*Râdjavali* du Çri Mrityam djaya, pandit, en langue bengalie, Calc. 1808).

SLOKA 280.

### ग्रश्वपादं ग्रापृच्छ्य

Littéralement, « ayant tenu conversation avec Açvapâda. »

SLORA 284.

# यान्यञ्जान्युद्धं द्विषन्ति शशिनः

Ces lotus haïssent le lever de la lune.

Le lotus (Nymphwa nelumbo, nelumbium) est nommé aussi souvent

dans les poëmes hindus que l'est, dans ceux des autres nations, la rose, qui n'a été transplantée dans l'Inde qu'au temps de l'empereur Baber. Ce conquerant tartare, qui aimait beaucoup les fleurs, se plaisait à cultiver les jardins avec ces mêmes mains qu'avaient ensanglantées tant de batailles.

Le lotus a plusieurs noms en sanskrit: ব্লা, padma, নালান, nalina, সালিন, aravinda, etc. auxquels il faut ajouter ses antonomases, telles que মানা, বুলান, né dans l'eau, né dans le limon. Il y a diverses sortes, de lotus; on les distingue par leurs couleurs: les lotus blancs sont appelés কানল, kamala, কালা kalhára (collier de l'eau), पुणाउर्गक, pundarîka, पुना, padma, सितोत्पल, sitôtpala; les bleus, उत्पल, utpala, कुञ्चलय, kuvalaya; les rouges, कुमुद्द kumuda, कोलिपल, raktôtpala, etc. On donne cent feuilles à cette fleur (Bhâgavata purâna, skanda IV, lect. 6, sl. 12), comme à la rose. Parmi les lotus, les uns, tels que le kumuda, le kuvalaya, ne s'épanouissent que la nuit, les autres, tels que le sitôtpala, le padma, ne fleurissent que le jour. C'est à cette dernière particularité que Kalhana fait allusion dans ce sloka.

Je citerai quelques exemples de l'emploi que les Hindus en font dans leurs poésies.

Kalidasa dit, dans sa description de l'automne.

दिवसकास्मयूखैर्वोध्यमानं प्रभाते वायुवतिमुख्यमं पङ्कतं शोभते उद्य। कुमुदमपि गते उस्तं लीयते चन्द्रविम्बे कृसितमिव वधूनां प्रोषितेषु प्रियेषु॥२२॥

ऋनुसंहोरेपारद्वर्णाना

22. Le lotus blanc, enfant du limon, resplendit maintenant le matin, épanoui par les rayons du soleil, semblable à la bouche de jeunes beautés de choix; mais le lotus rouge se ferme dès que le disque de la lune, à son coucher, a disparu: de même que le rire des femmes cesse quand leurs bien-aimés sont absents.

Nous lisons dans le Bhattikavya, livre II, sl. 4, 6:

निशतुष्णरेर्नयनाम्बुकल्पैः पत्रान्तपर्यागलदच्छविनुः। उपारुरोदेव नदत्पतङ्गः कुमुद्दतीं तीर्तरुर्दिनादी॥४॥

## प्रभातवाताकृतिकम्पिताकृतिः कुमुद्धती रेणुपिश् कृविग्रहं। निरास भृक्षं कृपितेव पिकानी न मानिनीशं शकृते उन्यसंगमं॥ई॥

- 4. L'arbre du bord de la rivière, qui laisse partout échapper, des extrémités de ses feuilles, des gouttes pures de la rosée nocturne, semblables à des larmes, paraît à la pointe du jour, avec les oiseaux dont le chant s'éveille sur ses branches, plaindre le lotus rouge à cause du départ de la lune.
- 6. Le lotus du jour qui est agité par la force du vent du matin éloigne de lui, comme s'il était en colère, l'abeille dont le corps est jaune de la poussière du lotus de la nuit : de même qu'une femme ne souffre pas l'homme qui s'est entretenu avec une autre.

Çağkarâtcharya dit, dans son Ânandalaharî (sl. 55):

# ..... श्रीर्र्डक्रयपुटकवाटं कुवलयं जलाति प्रत्युषे निशि च विघटय्य प्रविशति॥५५॥

La beauté abandonne, à la pointe du jour, le lotus qui ferme à demi la porte protectrice de ses feuilles; mais elle y rentre la nuit, quand elles se sont r'ouvertes.

### <u> হাগ্নি</u>

On sait que çaçin, l'un des noms de la lune, est dérivé de çaça (un lièvre). Le dieu de la lune, Tchandra, Lunus, est représenté portant un lièvre sous le bras, ou ayant l'image d'un lièvre dans son drapeau.

Nous trouvons parmi les djatakas, ou contes moraux des buddhistes de Ceylan, une légende relative à l'origine de ce nom de la lune, qui me paraît assez curieuse pour que je la rapporte brièvement ici.

Dans les temps passés un lièvre, un singe, une foulque et un renard se firent ermites, et, après avoir juré de ne jamais tuer un être vivant, ils vécurent ensemble dans un désert. Le dieu Indra, voulant metter leur vertu à l'épreuve, prit la forme d'un brahmane mendiant et se présenta successivement devant chacun d'eux, en leur demandant l'aumône. Le singe lui offrit des mangues; la foulque, des poissons qu'elle avait trouvés sur le bord d'une rivière; le renard, un pot de lait et quelques fruits secs. Mais le lièvre lui dit: « Mon ami, je ne « me nourris que d'herbe, et je pense que tu n'en fais pas usage. » Le dieu déguisé lui répliqua : « Eh! si tu es un véritable anachorète, tu me « donneras ta propre chair, dans l'attente de la béatitude éternelle. » Le

lièvre y consentit, et se mit à sa disposition. « Bien, lui dit le mendiant; « j'allumerai un feu au pied de ce rocher, et en sautant dans les flammes, « tu m'épargneras la peine de t'apprêter pour mon repas. »

Le lièvre ermite se soumit à tout, et, en effet, il fit le saut du haut du rocher pour se précipiter au milieu du bûcher allumé; mais avant qu'il eût pu l'atteindre, le feu était éteint, et Indra, apparaissant sous sa forme divine, prit le lièvre dans ses bras, et jeta son image dans la lune, pour que chaque être vivant l'y vît de toute part, comme le monument d'une admirable piété. (Voyez the Mahâvansi, the râjâ-ratnâcarî and the Râjâ-vali, etc., edited by Edward Upham, t. III, p. 309-310-311.)

Une autre légende relative au nom de lièvre donné à la lune est répandue parmi les Kalmouks buddhistes : la voici. Dans le temps que Çakyamuni animait le corps d'un lièvre, il rencontra un homme qui mourait de faim. Ému de pitié, le généreux bourkan (tel est le nom que ce peuple donne aux boddhisattvas) se laissa prendre et manger. L'esprit tutélaire de la terre, ravi de cette belle action, plaça aussitôt la figure d'un lièvre dans la lune pour éterniser la mémoire de cet exemple de dévouement. (Voyez la Russie pittoresque, par M. Czinski.)

Les Chinois représentent, dans leurs caractères, la lune par un cercle renfermant un lapin, peut-être un lièvre, qui pille du riz.

Je rapprocherai deux faits, qui me paraissent significatifs: c'est-àdire qu'une tribu de la race lunaire portait le nom de *Çaçi* (lièvre), et que la légende relative au lièvre et à la lune est principalement répandue parmi les buddhistes: ce qui, avec d'autres indices, appuie la supposition que la race lunaire embrassa de bonne heure le buddhisme.

SLOKA 285.

### स भूपति

J'ai cru comprendre ici qu'il s'agissait de Pravarasêna; et, dans le sloka suivant, *Bhûbhartra* m'a paru désigner Matrigupta. L'omission de ces noms propres est la cause de l'ambiguité du texte.

SLOKA 291.

#### तपनोपलः

Joyau du soleil.

On a différentes opinions sur ce joyau. On l'a pris pour un cristal,

pour une escarboucle, pour une topaze, pour une pierre qui ressemble à un œil de verre. Une chose fabuleuse ne peut quelquefois s'expliquer que par une autre chose fabuleuse. Or la fable nous parle du joyau Syamantaka que Surya, le soleil, a donné à Satradjit, joyau merveilleux d'où s'écoulait de l'or, mais seulement pour les hommes purs : il détruisait tous les autres qui ne l'étaient pas; belle allégorie, qui fait dépendre le bon ou le mauvais effet d'une chose précieuse, de la vertu ou du vice du possesseur. Nous voyons dans le Vichnu-parana (liv. IV, sect. 13), comment Krichna, après de longs efforts, obtint la possession de ce joyau, qui lui est particulièrement attribué.

SLOKA 296.

### इन्ट्रमणिः

Le joyau de la lune.

Indumani, aussi Tchandrakânta, autre joyau fabuleux, qu'on suppose formé par la condensation des rayons de la lune; peut-être un cristal.

Le Yakcha de Kalidasa, dans la description qu'il fait d'Alaka, capitale de Kuvera, dit au nuage messager (sl. 72):

यत्र स्त्रीणां प्रियतमभुजोच्छ्यासितालिङ्गिताना-मङ्गलानिं सुरतजनितां तन्तुजालावलम्बाः। त्वसारोधापगमविश्वदैः प्रेरिताष्ट्यन्द्रपादै-र्व्यालुम्पन्ति स्फुटजललवस्यव्हिनष्ट्यन्द्रकान्ताः॥ ७२॥

C'est là que les joyaux de la lune, suspendus par des fils réunis, sont mus par les rayons de la lune, qui luisent d'une lumière vive et blanche, aussitôt qu'en te déplaçant, ô nuage, tu leur ôtes tout obstacle dans les airs; c'est là que ces joyaux, distillant des gouttes d'eau abondantes, dissipent la lassitude des membres, laquelle est causée par la jouissance des femmes embrassées avec ardeur dans les bras de leurs amants.

SLOKA 323.

#### त्रिपद्यगा

«La Ganga qui coule par trois canaux,» c'est-à-dire qui traverse le ciel, la terre et l'enfer.

SLOKA 325.

## पीताव्धिर्लंचितोवीभृत् कुम्भयोनिः

Ce mouni qui avait eu une cruche pour lieu de naissance, qui traversa des montagnes et but la mer.

Agastya, que nous avons déjà cité comme l'étoile Canopus (liv. II, sl. 140), est ici un saint à qui l'on donne pour pères Mitra et Varuna, le soleil et l'eau; c'est pourquoi il est appelé Mâitravaruni. Il a pour mère Urvasî, la nymphe du ciel. Quelques-uns, cependant, le disent né dans une cruche. Il est nommé dans les Lois de Manu (liv. V, sl. 22), et l'on y apprend qu'il avait mangé de la chair des bêtes sauvages et des oiseaux dont l'usage est approuvé.

Voici les principaux traits de la légende d'Agastya, telle qu'elle se trouve dans le Mahâbhârat (Tîrthayâtrâ, t. Ier, p. 558, éd. de Calc).

Le mont Vindhya, ou Bindhya, exigea du soleil de tourner autour de lui, comme s'il était le mont Méru; et parce que le dieu du jour, sans faire attention à cette demande, continua sa route régulière, le mont orgueilleux, en se gonflant, s'élevait pour barrer le chemin au soleil et à la lune. Dans ce danger menaçant pour la création, Agastya, cédant aux instances des dieux alarmés, s'approcha avec sa femme du mont Vindhya, et lui dit:

मार्गिमच्छाम्यहं दत्तं भवता पर्वतोत्तम । दिव्यणामभिगतास्मि दिशं कार्येण केनाचित् ॥१२॥ यावदागमनं मच्छं तावत् त्वं प्रतिपालय । निवृत्ते मिय शैलेन्द्र ततो वर्दस्व कामतः ॥१३॥

- 12. Je te demande de m'accorder le passage, ô le meilleur des monts, à cause d'une affaire, je dois aller dans la région méridionale;
- 13. Pendant mon voyage, veuille rester dans le même état; à mon retour, ô mont excellent, croîs comme il te plaira.

Lomaça, qui fait ce récit à Yuddhichthira, continue ainsi:

एवं स समयं कत्वा विन्धेनामित्रकर्षण । ऋयापि दिव्वणादेशात् वारुणिर्न निवर्त्तते ॥१४॥

# एतत् ते सर्वमाख्यातं यथा विन्थो न वर्दते । ग्रगस्यस्य प्रभावेन यन्मां त्वं परिपृच्छिसि ॥१५॥

14. Ayant conclu cette convention avec Vindhya, ô dompteur des ennemis, Vârunî jusqu'à nos jours n'est plus revenu du pays méridional.

15. Ainsi t'a été complétement révélé pourquoi le Vindhya ne croît plus; c'est par la puissance d'Agastya, comme tu me le demandes.

Cette puissance du saint rendit un autre service aux dieux, dans la grande guerre qu'ils soutinrent contre les dâityas dont les chess étaient Kalâya et Vrita. Quoique ce dernier eût été tué par Indra qui a mille yeux, il fut rendu à la vie par ses partisans qui se retiraient dans la demeure de Varuna, dominateur de l'océan. Tant qu'ils avaient la protection des eaux, ils ne pouvaient être vaincus; et Agastya seul avait, en buvant ou desséchant la mer, le pouvoir de rendre leur retraite accessible aux dévas, qui s'adressèrent à Vichnu pour qu'il leur procurât l'aide de ce saint. Voici le récit de ce qui advint:

ऋषिभिश्च तपःसिद्धैः सार्द्धं रेवैश्च मुत्रतः।
मनुष्योर्गगन्थर्वयद्मितंपुरुषास्तव्या ॥२१॥
श्रनुजग्मुर्महात्मानं द्रष्टुकामास्तदद्भतं।
ततोऽभ्यगच्छन् सहिताः समुद्धं भीमदर्शनं ॥२२॥
नृत्यन्तिमव चोर्मो भिर्वल्गान्तिमव वायुना।
हसन्तिमव फेतौवैः सवलन्तं कन्द्रोषु च ॥२३॥
नानायाह्समाकीर्णं नानाद्विजगणान्वितं॥२४॥
श्रगस्त्य सहिता देवाः सगन्धर्वमहोरणाः।
ऋषयश्च महामागाः समासेदुर्महोदिधं॥२५॥

लोमश उवाच ॥ समुद्रं स समासाय वार्हाणर्भगवानृषिः। उवाच सिह्तान् देवान् ऋषींश्चैव समागतान् ॥१॥ एनं लोकिहितार्थं हि पिवामि वरुणालयं। भविद्वर्यदनुष्टेयं तच्छीद्यं संविधीयतां॥२॥ एतावरुक्ता वचनं मैत्रावरुणिरच्युतः। समुद्रमपिवत् क्रुद्धः सर्वलोकस्य पश्यतः॥३॥ समुद्रं पीयमानं तु रृष्ट्वा सेन्द्रास्त्रथामराः। विस्मयं पर्मं जम्मः स्तृतिभिष्ठाप्यपूजयन्॥४॥

## देवा उचुः॥

त्वं नः स्त्राता विधाता च लोकानां लोकमावनः।
त्वत् प्रसादात् समुच्छेदं न गच्छेत् सामरं जगत् ॥५॥
संपूज्यमानिस्त्रदर्शमहात्मा गन्धर्वतूर्येषु नद्रसु सर्वशः।
दिव्यैश्च पुष्पैरवकीर्यमाणो महार्णवं निःसिललं चकार्॥६॥
दृष्ट्वा कृतं निःसिललं महार्णवं सुगः समस्ताः पर्मप्रदृष्टाः।
प्रगृद्धा दिव्यानि वरायुधानि तान् दानवान् जघुरदीनसत्त्वाः॥९॥

21. Le saint se mit en route, accompagné des richis rendus parfaits par l'austère dévotion, ainsi que des dieux, des hommes, des serpents, des Gandharvas, des Yakchas et des Kimpuruchas.

22. Désireux de voir ce miracle, ils suivirent l'homme magnanime, et se rendirent tous ensemble à la mer dont l'aspect est formidable,

23. Et qui, pour ainsi dire, danse avec les vagues, qui se tournoie avec le vent, qui rit avec des amas d'écume, et qui pénètre dans les cavernes,

24. Qui est couverte de différents monstres marins, et remplie d'une multitude d'ovipares d'espèces diverses; c'est ce grand réceptacle d'eau qu'atteignirent en compagnie d'Agastya, les dieux, les gandharvas, les grands serpents et les richis bienheureux.

#### LOMAÇA dit :

1. Quand le fils de Varuna, le vénérable richi, fut arrivé à la mer, il s'adressa aux dieux et aux richis qui l'avaient suivi :

2. «Je bois cette mer qui, demeure de Varuna, sert au bien du monde; «accomplissez rapidement ce qu'il vous convient de faire.»

3. Mâitravaruni, l'impérissable, ayant prononcé ces paroles, but avec une grande émotion la mer, à la face de tous les êtres.

4. Indra et les immortels, le voyant vider l'océan, furent saisis du plus grand étonnement et l'honorèrent de leurs éloges :

5. «C'est toi qui es notre sauveur; c'est toi qui gouvernes le monde, c'est toi qui es l'objet de la contemplation des hommes; par ta faveur l'univers et les « immortels ne sont pas atteints par la destruction. »

6. Le richi magnanime, honoré par les dieux, couvert de toutes parts des fleurs célestes, au bruit du tambour des gandharvas, vida le grand océan.

7. Voyant mis à sec le grand océan, les suras, ces êtres bienheureux, dans la satisfaction suprême, après avoir pris les armes célestes et excellentes, tuèrent les danavas.

Un fond de vérité et d'histoire semble percer à travers le voile de la fiction dont Agastya est le sujet. L'origine qu'il tire des semences du soleil et de l'eau appartient à la cosmogonie symbolique. Les montagnes du Vindhya, en tant que situées sous le tropique, pouvaient être représentées comme appelant le soleil pour qu'il tournât autour d'elles, au lieu d'aller autour du mont Méru. Agastya n'aurait-il pas été un astronome qui détermina leur situation par rapport à la route du soleil? La guerre des dieux et des démons ne paraît être que la lutte du double principe, du bien et du mal, si ce n'est celle de deux sectes appartenant à une même religion. La mer, caractérisée dans ces vers comme une création utile au monde et en même temps comme un obstacle à la victoire des dieux, la mer, de tous temps jusqu'à nos jours, à la fois séparait et unissait le monde. Agastya fut peut-être l'inventeur et le créateur du moyen de passer l'océan : c'était autant que de le boire ou de le dessécher. Identique avec l'étoile Canopus dans le gouvernail du navire d'Argos, constellation méridionale, il paraît se rapporter à l'expédition des Argonautes, ou au type général des premières entreprises navales. J'ai déjà fait remarquer (Notes, liv. II, sl. 140) qu'on attribuait à cette étoile une grande influence sur les eaux, et le pouvoir de les dessécher et de les purifier : ce qui peut-être indique un fait physique, qui avait lieu au lever de cette constellation.

Wilford mentionne une légende qu'il dit être répandue dans l'ouest de l'Inde, selon laquelle le sage Agastya, résident du sud-ouest ou de l'Abyssinie, mit fin à la peste que répandait l'haleine venimeuse du serpent Sagkha-naga, qu'il dompta de manière à pouvoir le porter où il voulait, dans un vase de terre (Asiat. Res. t. VIII, p. 301).

SLOKA 326.

#### तमाल

Arbre qui porte des fleurs noires, xanthocymus pictorius, Roxburgh.

#### ताउी

Espèce de palmier, corypha talliera, Roxburgh.

SLOKA 328.

## सौराष्ट्रान्

Sâurâchṭra, le Guzerat moderne. On nomme tout le pays, à partir de l'Indus jusqu'à Daman, Surachṭra, et ses habitants Surachṭran. De l'un de ces noms, Ptolémée a fait Syrastrène, ils se prononcent maintenant Soret ou Surat (Asiat. Res. t. IX, p. 231).

#### SLOKA 330

M. Wilson, dans son extrait de la chronique de Kaçmîr (As. Res. t. XV, pag. 39), dit : « Pravarasêna tourna ses armes contre Pratâpaçila ou Çi- « lâditya, fils et successeur de Vikramaditya; il le chassa de sa capitale, « et le fit prisonnier. Il paraît s'être contenté de cet effet de son ressenti- « ment, et non-seulement avoir épargné la vie de ce prince, mais l'avoir « réintégré dans la possession de son royaume héréditaire, enlevant ce- « pendant le trône des Apsaras qu'il transporta dans sa propre capitale. » « Ce trône fameux, dit-il dans une note, était supporté par trente-deux « figures de femmes, qui étaient animées, si nous en devons croire la lé- « gende. »

Le récit de Kalhana indique bien une expédition que Pravarasêna dirigea contre Vicramâditya (sl. 282 de ce livre); mais, à moins que le texte ne soit tronqué ici, il ne fait mention d'aucune guerre qu'aurait enprise Pravarasêna après la mort de Vikramâditya contre Pratâpaçîla, ou Çilâditya, qu'il ramena dans l'empire paternel d'où il avait été chassé (nirvasita) par ses ennemis.

#### SLOKA 331.

Ce sloka présente une ambiguité, tant grammaticale qu'historique, dont je dois rendre compte.

Quant à la première, il suffira d'indiquer que vikramâdityavasatéh, selon que ce mot est pris comme un génitif ou comme un ablatif, peut

donner lieu à des constructions diverses, et que svapuram peut se rapporter à Pravarasêna ou à Çitâditya.

Cette ambiguïté serait de peu de conséquence si les faits historiques auxquels ce sloka se rapporte étaient bien connus; mais nous n'avons à cet égard que des légendes fabuleuses. D'après celles-ci (Voyez Asiat. Res. t. IX, pag. 119-121, édit. de Calc.), Vikramâditya avait, comme Salomon, un trône qui était soutenu par des lions, doués de raison et de la parole: d'où vient le nom sinhâsanam, « siége des lions, » pour « trône royal. » Il est dit que ce trône fut présenté à Vikramârca dans le ciel même, où il était monté avec son propre corps, et où, bien reçu par le dieu Indra, il vit danser les nymphes du ciel, Rambha et Urvasî. Enfin, c'est par suite d'un ordre donné par une voix céleste que ce trône fut enterré dans un endroit secret. D'après ces indices, il me semble qu'il faut entendre par sinhasanam svavançyânâm le trône de la famille de Vikramâditya, et dans la même phrase, par svapuram, la ville de Çilâditya.

Cependant, en prenant vasitéh pour un ablatif; on peut traduire la phrase sinhasanam tèna vikramâdityavasatèr ânîtam sva-puram punah, par ces mots : « Le trône fut ramené par lui (Pravarasêna) de la rési-« dence de Vikramâditya dans sa propre ville. » C'est ainsi que M. Wilson l'a entendu. Mais il est évident que si ce trône a été ramené (ânîtam punah) dans la ville de Kaçmir, il doit en avoir été jadis enlevé : ce qui n'est dit nulle part et n'est d'ailleurs pas conforme à la légende. J'ai donc cru qu'on pouvait construire svapuram avec Vikramâditya-vasatêh, comme si ce dernier mot était un génitif, et traduire ainsi : « Le trône fut ramené « par lui (Pravarasêna) dans la ville même de la résidence de Vikramâ-«ditya.» J'aurais peut-être mieux rendu le sens du sloka 331 en construisant ahita-hritam du premier demi-sloka avec Vikramâditya-vasatêh de second demi-sloka, et disant : « Alors le trône héréditaire de la fa-« mille, lequel avait été enlevé de la résidence de Vikramâditya par ses «ennemis, fut ramené par lui (Pravarasêna) dans la propre ville de Cilâditya. »

SLOKA 338.

### शर्षप

Çarchapa. La moutarde passe, parmi les Hindus, pour une plante qui garantit de l'influence du mal.

SLOKA 326.

#### तमाल

Arbre qui porte des fleurs noires, xanthocymus pictorius, Roxburgh.

### ताउी

Espèce de palmier, corypha talliera, Roxburgh.

SLOKA 328.

# सौराष्ट्रान्

Sdurâchṭra, le Guzerat moderne. On nomme tout le pays, à partir de l'Indus jusqu'à Daman, Surachṭra, et ses habitants Surachṭran. De l'un de ces noms, Ptolémée a fait Syrastrène, ils se prononcent maintenant Soret ou Surat (Asiat. Res. t. IX, p. 231).

#### SLOKA 330.

M. Wilson, dans son extrait de la chronique de Kaçmîr (As. Res. t. XV, pag. 39), dit : « Pravarasêna tourna ses armes contre Pratâpaçila ou Çi-« lâditya, fils et successeur de Vikramaditya; il le chassa de sa capitale, « et le fit prisonnier. Il paraît s'être contenté de cet effet de son ressenti-« ment, et non-seulement avoir épargné la vie de ce prince, mais l'avoir « réintégré dans la possession de son royaume héréditaire, enlevant ce-« pendant le trône des Apsaras qu'il transporta dans sa propre capitale. » « Ce trône fameux, dit-il dans une note, était supporté par trente-deux « figures de femmes, qui étaient animées, si nous en devons croire la lé-« gende. »

Le récit de Kalhana indique bien une expédition que Pravarasêna dirigea contre Vicramâditya (sl. 282 de ce livre); mais, à moins que le texte ne soit tronqué ici, il ne fait mention d'aucune guerre qu'aurait enprise Pravarasêna après la mort de Vikramâditya contre Pratâpaçîla, ou Çilâditya, qu'il ramena dans l'empire paternel d'où il avait été chassé (nirvasita) par ses ennemis.

#### SLOKA 331.

Ce sloka présente une ambiguité, tant grammaticale qu'historique, dont je dois rendre compte.

Quant à la première, il suffira d'indiquer que vikramâdityavasatéh, selon que ce mot est pris comme un génitif ou comme un ablatif, peut

donner lieu à des constructions diverses, et que svapuram peut se rapporter à Pravarasêna ou à Çitâditya.

Cette ambiguïté serait de peu de conséquence si les faits historiques auxquels ce sloka se rapporte étaient bien connus; mais nous n'avons à cet égard que des légendes fabuleuses. D'après celles-ci (Voyez Asiat. Res. t. IX, pag. 119-121, édit. de Calc.), Vikramâditya avait, comme Salomon, un trône qui était soutenu par des lions, doués de raison et de la parole: d'où vient le nom sinhâsanam, « siége des lions, » pour « trône royal. » Il est dit que ce trône fut présenté à Vikramârca dans le ciel même, où il était monté avec son propre corps, et où, bien reçu par le dieu Indra, il vit danser les nymphes du ciel, Rambha et Urvasî. Enfin, c'est par suite d'un ordre donné par une voix céleste que ce trône fut enterré dans un endroit secret. D'après ces indices, il me semble qu'il faut entendre par sinhasanam svavançyânâm le trône de la famille de Vikramâditya, et dans la même phrase, par svapuram, la ville de Çilâditya.

Cependant, en prenant vasitéh pour un ablatif; on peut traduire la phrase sinhasanam tèna vikramâdityavasatèr ânîtam sva-puram punah, par ces mots : « Le trône fut ramené par lui (Pravarasêna) de la rési-« dence de Vikramâditya dans sa propre ville. » C'est ainsi que M. Wilson l'a entendu. Mais il est évident que si ce trône a été ramené (ânîtam punah) dans la ville de Kaçmir, il doit en avoir été jadis enlevé : ce qui n'est dit nulle part et n'est d'ailleurs pas conforme à la légende. J'ai donc cru qu'on pouvait construire svapuram avec Vikramâditya-vasatêh, comme si ce dernier mot était un génitif, et traduire ainsi : « Le trône fut ramené « par lui (Pravarasêna) dans la ville même de la résidence de Vikramâ-«ditya.» J'aurais peut-être mieux rendu le sens du sloka 331 en construisant ahita-hritam du premier demi-sloka avec Vikramâditya-vasatêh de second demi-sloka, et disant : « Alors le trône héréditaire de la fa-« mille, lequel avait été enlevé de la résidence de Vikramâditya par ses « ennemis, fut ramené par lui (Pravarasêna) dans la propre ville de Cilâditya.»

SLOKA 338.

### शर्षप

Çarchapa. La moutarde passe, parmi les Hindus, pour une plante qui garantit de l'influence du mal.

SLOKA 341.

### कुलााद्र

Kulâdri est employé ici pour désigner une des grandes montagues dont j'ai précédemment fait connaître sous ce nom les sept principales chaînes. Voyez ma note sur le sloka 240 de ce livre.

SLOKA 343.

## यूद्रकं

Sudraka est un des noms qui, comme celui de Vikramâditya, s'applique à plusieurs personnages. Les légendes confondent ces deux noms dans le récit d'un nombre d'événements incertains et fabuleux, et les placent aussi l'un et l'autre dans différents temps et dans différents lieux. Dans la Kumârika khhanda, le règne d'un Sudraka est fixé à l'an 3291 du Kaliyuga: ce qui correspondrait à l'an 190 de notre ère (As. Res. t. IX, pag. 107 et 135), et, par conséquent, à une époque très-peu plus tardive que celle de Pravarasêna qui, d'après la chronologie du Râdjataranginî, régna entre les années 123 et 183 de notre ère.

SLOKA 349.

## शारिका

Çârikâ. Ce mot est interprété, dans le Dictionnaire de Wilson, par « a bird (Gracula religiosa), the proper or hill-Maina, and also the small « bird usually called Maina in Bengal (Turdus salica, Buch.). » De plus, il signifie : « a bow or stick that may be used for playing the Vîna, or any « stringed instrument. » Dans ce sloka, c'est le nom d'une déesse, probablement locale. Ce nom, que je n'ai pas rencontré ailleurs, se rapporte peut-être à une légende selon laquelle la déesse Pârvatî, ou une autre, se serait métamorphosée en un oiseau de ce nom, ou aurait eu un sanctuaire rempli de ces hôtes ailés.

#### SLOKA 350.

La consécration d'un monument religieux, cérémonie dont il est très-souvent question dans cet ouvrage, s'accomplit en revêtant et ornant premièrement le symbole, l'image ou le temple, d'après la règle prescrite, et puis en faisant descendre dans le sanctuaire, au moyen des invocations les plus puissantes, la divinité à laquelle il est consacré. C'est alors seulement que le prêtre officiant l'adore, et après lui la foule des fidèles. Il n'est donc pas vrai, comme on le dit communément, que c'est le bois ou la pierre que les Hindus adorent; c'est bien la divinité qu'ils y croient invisiblement descendue et résidente.

SLOKA 352.

### नगराप्रातिलोम्याय

Pour garantie du salut de la ville.

Prati-lôma veut dire « contre le poil, ou contraire à la direction natu-« relle du poil ou d'une chose quelconque. » Avec le négatif, il signifie donc « favorable. » अनुत्रोम « suivant le poil, ou favorable » est employé avec le même sens dans le passage suivant du Mahâbhârat (Adiparva, sl. 185, p. 7, éd. de Calc.):

# यदा वायुः शक्रसूर्यो च युक्ती कौन्तेयानामनुलोमा जयाय। नित्यं चास्मान् श्वापदा भीषयन्ति तदा नाशंसे विजयाय सञ्जय ॥१८५॥

Depuis que Vâyu et Çakra et Sûrya, tous les deux joints, se sont montrés favorables à la victoire des fils de Kuntî, et que les bêtes sauvages nous effraient, depuis, je ne parle plus de victoire, ô Sandjêya!

SLOKA 357.

### विश्वकर्मा च स मयः

Viçvakarma était l'architecte des dieux; Maya celui des dâityas. Ce dernier demeurait dans les montagnes appelées dêva-giri, qui sont situées à l'ouest de Mathura, et aussi loin au nord que Delhi. Il joue un grand rôle dans les Puranas, et particulièrement dans le Mahâbhârat. La scène de ses exploits nombreux et de ses ouvrages est dans les environs de Delhi, où il paraît avoir souvent travaillé pour les hommes. Ainsi, nous lisons dans le Mahâbhârat (Adiparva, sl. 133, p. 5, ed. Calc.):

## विमानप्रतिमां तत्र मयेन सुकृतां समां।

SLOKA 341.

### कुलााद्र

Kulâdri est employé ici pour désigner une des grandes montagnes dont j'ai précédemment fait connaître sous ce nom les sept principales chaînes. Voyez ma note sur le sloka 240 de ce livre.

SLOKA 343.

## शूद्रकं

Sudraka est un des noms qui, comme celui de Vikramâditya, s'applique à plusieurs personnages. Les légendes confondent ces deux noms dans le récit d'un nombre d'événements incertains et fabuleux, et les placent aussi l'un et l'autre dans différents temps et dans différents lieux. Dans la Kumârika khhanda, le règne d'un Sudraka est fixé à l'an 3291 du Kaliyuga: ce qui correspondrait à l'an 190 de notre ère (As. Res. t. IX, pag. 107 et 135), et, par conséquent, à une époque très-peu plus tardive que celle de Pravarasêna qui, d'après la chronologie du Râdjatarangini, régna entre les années 123 et 183 de notre ère.

SLOKA 349.

## शारिका

Cârikâ. Ce mot est interprété, dans le Dictionnaire de Wilson, par « a bird (Gracula religiosa), the proper or hill-Maina, and also the small « bird usually called Maina in Bengal (Turdus salica, Buch.). » De plus, il signifie: « a bow or stick that may be used for playing the Vîna, or any « stringed instrument. » Dans ce sloka, c'est le nom d'une déesse, probablement locale. Ce nom, que je n'ai pas rencontré ailleurs, se rapporte peut-être à une légende selon laquelle la déesse Pârvatî, ou une autre, se serait métamorphosée en un oiseau de ce nom, ou aurait eu un sanctuaire rempli de ces hôtes ailés.

#### SLOKA 350.

La consécration d'un monument religieux, cérémonie dont il est très-souvent question dans cet ouvrage, s'accomplit en revêtant et ornant premièrement le symbole, l'image ou le temple, d'après la règle prescrite, et puis en faisant descendre dans le sanctuaire, au moyen des invocations les plus puissantes, la divinité à laquelle il est consacré. C'est alors seulement que le prêtre officiant l'adore, et après lui la foule des fidèles. Il n'est donc pas vrai, comme on le dit communément, que c'est le bois ou la pierre que les Hindus adorent; c'est bien la divinité qu'ils y croient invisiblement descendue et résidente.

SLOKA 352.

### नगराप्रातिलोम्याय

Pour garantie du salut de la ville.

Prati-lôma veut dire « contre le poil, ou contraire à la direction natu-« relle du poil ou d'une chose quelconque. » Avec le négatif, il signifie donc « favorable. » अनुत्तोन « suivant le poil, ou favorable » est employé avec le même sens dans le passage suivant du Mahábhárat (Adiparva, sl. 185, p. 7, éd. de Calc.):

# यदा वायुः शक्रसूर्यो च युक्तौ कौन्तेयानामनुलोमा जयाय। नित्यं चास्मान् श्वापदा भीषयन्ति तदा नाशंसे विजयाय सन्जय ॥ १६५॥

Depuis que Vâyu et Çakra et Sûrya, tous les deux joints, se sont montrés favorables à la victoire des fils de Kuntî, et que les bêtes sauvages nous effraient, depuis, je ne parle plus de victoire, ô Sandjêya!

SLOKA 357.

## विश्वकर्मा च स मयः

Viçvakarma était l'architecte des dieux; Maya celui des dâityas. Ce dernier demeurait dans les montagnes appelées dêva-giri, qui sont situées à l'ouest de Mathura, et aussi loin au nord que Delhi. Il joue un grand rôle dans les Puranas, et particulièrement dans le Mahâbhârat. La scène de ses exploits nombreux et de ses ouvrages est dans les environs de Delhi, où il paraît avoir souvent travaillé pour les hommes. Ainsi, nous lisons dans le Mahâbhârat (Adiparva, sl. 133, p. 5, ed. Calc.):

विमानप्रतिमां तत्र मयेन सुकृतां सभां।

## पाग्उवानामुपहृतां स रृष्टा पर्यतप्यत ॥ १२३॥

Ayant vu la cour, qui était semblable au palais des immortels, splendidement formée par Maya, et offerte aux Pandavas, Duryodhana fut enflammé de colère.

Les habitants de ces montagnes s'appellent encore aujourd'hui Mayas ou Mèyas; mais leurs voisins les nomment Meyovatis ou Mevatis (As. Res. t. XIV, p. 384; Géographie de l'Inde par Wilford).

Sur la ville capitale du Kaçmîr, voyez mon esquisse géographique, t. II.

#### SLOKA 373.

Ce sloka résume avec une concision admirable toute la vie d'un roi : ses actions, kritam krityam; sa libéralité, mahadattam (ce qui rappelle l'épitaphe suivante de Nouchirvan, roi de Perse : « Ce que j'ai donné fait « mon trésor »); ses jouissances, bhôgâ buktva (c'est la voix de Sardanapale perçant son tombeau); enfin, l'âge étant passé, vayôgatam, sur le seuil de la vie qu'il va quitter, il entend la voix de la religion qui l'appelle en lui disant : « Viens, entre dans la demeure de Çiva; êhi, gatcha « Çivâlayam. »

SLOKA 378.

### प्रवेशस्य

Je l'ai pris pour synonyme de पर्मेश्वरूस्य, le dieu suprême ou Çiva; ce nom pourrait être une variante de *Pravarasêna*; mais le sens n'y perdrait rien d'essentiel.

SLOKA 388.

#### धाराधरः

Mot composé de धारा « pluie et tranchant d'épée, » et de धर् « contenant, ayant. » Le double sens du mot « nuage et épée » fournit la comparaison de l'épée à un orage, qui ravage une forêt de têtes.

SLOKA 394.

### विन्ध्ये देवीं भ्रमा्वासिनीं

Nous trouvons dans l'essai de Wilford sur les contrées situées le long du Gange (As. Res. t. IX, pag. 55, 56) que « le nom sanskrit de l'ancienne « Sagala, ou de la ville moderne de Mirzapour, est Vindhyavasinî, de la

« déesse de ce nom qui est vénérée dans cet endroit, et qui réside dans « les montagnes du Vindhya, ou Bindhya, comme son nom l'indique. Le « titre ordinaire de cette déesse formidable est Bhadra-Kalî, ou la belle, « l'excellente Kali, quoiqu'elle ne mérite nullement ce nom. On suppose « que cette place communique avec une autre Sagala, ou Monghir, par des « passages souterrains, qui ont été ouverts par la foudre. La première Sa-« gala, après avoir disparu sous terre à Vindhyavâsinî, apparut de nouveau « à Monghir, dans un endroit qui est dédié à la même déesse, quoique peu « fréquenté. Ceci explique, continue Wilford, pourquoi ces deux places « ont le même nom dans Ptolémée, quoique ce nom soit tout à fait in-« connus aux Hindus. »

Dans le Dévimahatymam, parmi les titres nombreux que la déesse épouse de Çiva se donne, on remarque celui de विन्ध्याचलिन्नासिन्ती, Vindhyátchalanivásinî « habitant le mont de Vindhya. » (Chap. x1, sl. 39.) De plus, elle dit (ibid. sl. 49, 50):

यदारुणाच्यस्त्रैलोक्ये महावाधां करिष्यति । तदाहं भ्रामरं त्रूपं कत्वा संख्येय षट्पदं ॥ १६ ॥ त्रैलोक्यस्य हिताष्ट्रीय विध्यामि महासुरं । भ्रामरीति च मां लोकास्तदा स्तोष्यन्ति सर्वत:॥ ५०॥

49. Quand le démon appelé Aruna causera une grande destruction dans les trois mondes, alors je serai remarquable, comme ayant pris la forme d'une abeille à six pieds.

50. Pour le salut des trois mondes, je tuerai le grand Asura, et les hommes me célébreront sous le nom d'abeille.

Ainsi nous voyons que le passage cité du Dévimahatymam et celui de notre texte s'expliquent réciproquement.

On ne doit pas s'étonner que la scène de l'action de Ranâditya soit placée aussi loin du Kaçmîr, où il doit régner, que le sont les montagnes du Vindhya. On le verra bien chercher son épouse dans le pays du Tandjore. La fable n'est restreinte ni par le temps ni par l'espace; les cieux, la terre et les enfers ne sont pour elle qu'un seul empire contigu, dans lequel elle se meut instantanément, comme la pensée, et selon son plaisir.

SLOKA 395.

Le mal que peuvent faire les abeilles n'est pas ici trop exagéré. D'après le récit des voyageurs modernes, ces insectes sont cachés dans les cavernes de Salsette et de Kanara, et, irrités par un coup de fusil, ils attaqueront avec fureur une personne et la maltraiteront tellement, qu'heureuse de leur échapper par la fuite elle ne laissera pas de souffrir beaucoup d'une violente inflammation de peau, et même d'une sièvre qui peut être dangereuse. (Asiatic Journal, or Monthly Register, may 1838.)

SLOKA 402.

### षट्पदाः

Çağkaratcharya fait usage de l'attribut des six pieds des abeilles dans le sloka 28 de son poëme souvent cité, en disant:

द्धाने दीनेभ्यः श्रियमनिशमात्मानुसदृशीम् श्रमन्दं सीन्दर्यस्तवकमकर्त्दं विकिर्ति । तवास्मिन् मन्दार्स्तवकसुभगे यातु चर्णे निमज्जन् मज्जीवः कर्णचर्णैः षट्चर्यतां ॥२६॥

Que ma vie devienne semblable à l'abeille à six pieds, en s'enfonçant au moyen des six organes sensuels 1 dans ton pied, qui ravit par un assemblage de fleurs du Mandâra, arbre du ciel; ce pied qui répand le bienfaisant nectar de fleurs du bouquet de la beauté, et qui donne aux malheureux une sélicité perpétuelle, égale à toi-même.

SLOKA 413.

#### यावक

« Une laque rouge dont les femmes dans l'Inde se teignent les pieds.» Voyez notes du livre I, sl. 206. L'auteur que nous venons de citer n'a pas omis cette teinte parmi les ornements de la déesse Parvâtî; il consacre neuf slokas de son *Anandalaharî* à décrire la beauté de ses pieds (sl. 83-91); mais je ne citerai que le commencement du 86°:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les buddhistes comptent six sens, c'est-à-dire, outre les sens ordinaires; le sens de la volonté ou du désir, qui est, pour ainsi dire, le chef des autres.

# नमो वाचं ब्रुमो नयनरमणीयाय पदयोस् तवास्मै द्वराय स्फुटरुचिरसालक्तकरुचे।

Inclinés, nous adressons la parole à la dualité de tes pieds, qui, plein de charme aux yeux, resplendit d'une laque rouge d'un viféclat.

SLOKA 417.

### वारितवामेन

Ce mot est composé de वार्ति, « empêché », et वाम « court », « empêche « d'être court, » donc « long : » la contexture de la phrase lui donne le sens d'irrésistible, invincible.

SLOKA 424.

### जन्मान्तरनिवन्धना

Je citerai ici le sloka de Manu qui exprime cette connexion irréfragable de toutes les naissances successives des hommes, dogme fondamental de la religion des Hindus:

# हिंस्नाहिंस्ने मृदुक्रोर धर्माधर्मावृतानृते । यद्यस्य सो ऽदधात् सर्गे तत् तस्य स्वयमाविशत् ॥ २६॥

Quelle que soit la qualité qu'il (le souverain maître) lui ait donnée en partage au moment de la création, la méchanceté ou la bonté, la douceur ou la rudesse, la vertu ou le vice, la véracité ou la fausseté; cette qualité vient le retrouver spontanément dans les naissances qui suivent (Liv. I, sl. 29).

(Trad. de M. Loiseleur Deslongchamps.)

SLOKA 432.

#### चोल

Les traditions du sud de l'Inde indiquent plus d'une relation entre les princes de Tchola (du Tanjore moderne), et ceux de Kaçmîr.

SLOKA 441.

## ग्रश्मवााउैः समार्वेः

L'édition de Calcutta porte asvâkhandaih « fragments de chevaux, » ce

qui se lierait d'autant mieux avec mandûkaih « grenouilles, que la ville de Gandharvas fournissait d'excellents chevaux bigarrés qui s'appelaient « grenouilles. » (Mahâbhârat-Digvidjaya, sl. 1043.) Ce passage m'a paru obscur; j'ai suivi la leçon du manuscrit de la Société asiatique de Calcutta.

SLOKAS 446 ET 447.

#### रावण:

Râvaṇa est un personnage plus mythologique qu'historique. Il est fils de Pulastya, dont le nom se trouve parmi les sept pradjapatis, ou ancêtres du monde (Manu, liv. I, sl. 35); ce qui le placerait dans les temps les plus reculés du monde. Il est très-ancien, ne fût-il que le contemporain de Ramatchandra dont il s'était attiré la vengeance en lui enlevant sa femme. Comme chef des Rakchasas et tyran de Lagka, il est représenté avec dix têtes.

J'ai déjà cité d'après le livre V du Bhattikavya (notes du liv. II, sl. 72) une partie du discours que tient Râvana à Sitâ, quand il se vante d'avoir chassé Kuvèra de son île, et quand il exalte la richesse de sa capitale Lagka. Il dit de plus (ibid. sl. 86):

# मत् पराक्रमसंचित्र गुज्यभोगपिर्च्छदः। युक्तं ममैव किं वक्तं दरिद्राति यथा हिरः॥ धर्द॥

86. Me conviendra-t-il de dire que par ma force Hari, privé de son empire, de ses biens et de ses dépendants, est dans la misère?

Et il ajoute (ibid. 88):

# भिन्ननौक इव ध्यायन् मत्तो भ्यिवयमः स्वयं। कृष्णिमानं द्धानेन मुखेनास्ते निरुयतिः॥ ६६॥

Yama même (le dien des enfers), tremblant devant moi, reste dompté et assis, avec son visage noir, se croyant un navire brisé.

Ravana avait été maudit par Kuvèra. J'ai déjà dit pourquoi il fut tué par Ramatchandra.

Rien ne nous empêche de prendre les excès d'un roi pour historiques, ni d'admettre que le même Râvana ait pu être connu pour sa dépravation et pour sa ferveur religieuse, à Geylan et sur le continent de l'Inde. Les Djainas de Belligola, dans le Mâisour, font mention de Râvana, monarque des Rakchasas, comme ayant jadis, pour obtenir la béatitude, rendu un culte particulier à une image de terre, qui s'était formée d'elle-même, spontanément, et qui représentait Gomat Içvara Svamî Une statue de ce dieu, de dimension colossale, existe encore de nos jours sur le mont d'Indragiri, au nord-ouest de Belligola (As. Res. t. IX, p. 262 et 269). Il est notoire que le nom de Râvana a été porté par les légendes populaires jusque dans les montagnes du nord de l'Inde.

On remarquera toujours avec étonnement, sans pouvoir peut-être jamais l'expliquer historiquement, que le nord a conservé des mythes dont la scène est placée dans le sud, qui cependant paraît les avoir oubliés, ou ne les avoir jamais sus avant de les avoir appris par les chants sacrés composés dans des pays lointains. Ainsi les annales de Ceylan que nous connaissons ne disent rien de Râvana, un de leurs rois, qui vit pour ainsi dire encore aujourd'hui dans le nom d'un lac du petit Tibet.

Il en est de mêmé d'une partie de l'histoire de Rama, du conquérant de Lagka, et de son allié Hanuman, fils du vent, et chef des singes qui, selon le sloka 447, transportèrent, jusque dans les montagnes du nord, deux objets vénérés par Râvana. C'est là, au-dessus des sources du Djumna, que la plus haute pointe des monts s'appelle encore aujourd'hui वनर पुच्छ, vanaraputchtchha « queue du singe »; elle est inaccessible et située dans une haute solitude de glace et de neige éternelle.

Un jour, dit-on, un yoguî audacieux, déjà monté plus haut qu'aucun autre mortel, avançait toujours, lorsqu'une voix plus qu'humaine lui ordonna de retourner sur ses pas, et de faire sa dévotion sur la place que lui marquerait, en tombant, une masse de neige, que dans le même instant il vit se détacher du sommet de la montagne.

Sur ce sommet se trouve un lac dont l'existence est attestée aux crédules Hindus par une des plus merveilleuses légendes de Hanuman. Elle porte que le chef des singes, sans lequel Rama n'aurait jamais pu accomplir la conquête de Ceylan, avait attaché à sa queue une grande quantité de matière combustible pour mettre le feu à l'île; mais, se trouvant luimême en danger d'être consumé, il voulut plonger l'extrémité flamboyante de sa queue dans la mer, lorsque celle-ci le supplia d'épargner la vie de ses nombreux habitants. N'ayant pas un moment à perdre pour lui-même, Hanuman traverse, avec la rapidité d'un dieu, tout l'espace qui existe entre le cap Comorin et la plus haute montagne du Tibet,

qui se lierait d'autant mieux avec mandûkaih « grenouilles, que la ville de Gandharvas fournissait d'excellents chevaux bigarrés qui s'appelaient « grenouilles. » (Mahâbhârat-Digvidjaya, sl. 1043.) Ce passage m'a paru obscur; j'ai suivi la leçon du manuscrit de la Société asiatique de Calcutta.

SLOKAS 446 ET 447.

#### रावणः

Râvaṇa est un personnage plus mythologique qu'historique. Il est fils de Pulastya, dont le nom se trouve parmi les sept pradjapatis, ou ancêtres du monde (Manu, liv. I, sl. 35); ce qui le placerait dans les temps les plus reculés du monde. Il est très-ancien, ne fût-il que le contemporain de Ramatchandra dont il s'était attiré la vengeance en lui enlevant sa femme. Comme chef des Rakchasas et tyran de Lagka, il est représenté avec dix têtes.

J'ai déjà cité d'après le livre V du Bhattikavya (notes du liv. II, sl. 72) une partie du discours que tient Râvana à Sitâ, quand il se vante d'avoir chassé Kuvèra de son île, et quand il exalte la richesse de sa capitale Lagka. Il dit de plus (ibid. sl. 86):

# मत् पराक्रमसंचिप्न राज्यभोगपरिच्छदः। युक्तं ममैव किं वक्तं दरिद्राति यथा हरिः॥ ८६॥

86. Me conviendra-t-il de dire que par ma force Hari, privé de son empire, de ses biens et de ses dépendants, est dans la misère?

Et il ajoute (ibid. 88):

# भिन्ननौक इव ध्यायन् मत्तो भ्यिवयमः स्वयं। कृष्णिमानं द्धानेन मुखेनास्ते निष्यतिः॥ ६६॥

Yama même (le dieu des enfers), tremblant devant moi, reste dompté et assis, avec son visage noir, se croyant un navire brisé.

Ravaṇa avait été maudit par Kuvèra. J'ai déjà dit pourquoi il fut tué par Ramatchandra.

Rien ne nous empêche de prendre les excès d'un roi pour historiques, ni d'admettre que le même Râvana ait pu être connu pour sa dépravation et pour sa ferveur religieuse, à Ceylan et sur le continent de l'Inde. Les Djainas de Belligola, dans le Mâisour, font mention de Râvaṇa, monarque des Rakchasas, comme ayant jadis, pour obtenir la béatitude, rendu un culte particulier à une image de terre, qui s'était formée d'elle-même, spontanément, et qui représentait Gomat Içvara Svamî Une statue de ce dieu, de dimension colossale, existe encore de nos jours sur le mont d'Indragiri, au nord-ouest de Belligola (As. Res. t. IX, p. 262 et 269). Il est notoire que le nom de Râvaṇa a été porté par les légendes populaires jusque dans les montagnes du nord de l'Inde.

On remarquera toujours avec étonnement, sans pouvoir peut-être jamais l'expliquer historiquement, que le nord a conservé des mythes dont la scène est placée dans le sud, qui cependant paraît les avoir oubliés, ou ne les avoir jamais sus avant de les avoir appris par les chants sacrés composés dans des pays lointains. Ainsi les annales de Ceylan que nous connaissons ne disent rien de Râvana, un de leurs rois, qui vit pour ainsi dire encore aujourd'hui dans le nom d'un lac du petit Tibet.

Il en est de mêmé d'une partie de l'histoire de Rama, du conquérant de Lagka, et de son allié Hanuman, fils du vent, et chef des singes qui, selon le sloka 447, transportèrent, jusque dans les montagnes du nord, deux objets vénérés par Râvana. C'est là, au-dessus des sources du Djumna, que la plus haute pointe des monts s'appelle encore aujourd'hui वन्त्युक्त, vanaraputchtchha « queue du singe »; elle est inaccessible et située dans une haute solitude de glace et de neige éternelle.

Un jour, dit-on, un yoguî audacieux, déjà monté plus haut qu'aucun autre mortel, avançait toujours, lorsqu'une voix plus qu'humaine lui ordonna de retourner sur ses pas, et de faire sa dévotion sur la place que lui marquerait, en tombant, une masse de neige, que dans le même instant il vit se détacher du sommet de la montagne.

Sur ce sommet se trouve un lac dont l'existence est attestée aux crédules Hindus par une des plus merveilleuses légendes de Hanuman. Elle porte que le chef des singes, sans lequel Rama n'aurait jamais pu accomplir la conquête de Ceylan, avait attaché à sa queue une grande quantité de matière combustible pour mettre le feu à l'île; mais, se trouvant luimême en danger d'être consumé, il voulut plonger l'extrémité flamboyante de sa queue dans la mer, lorsque celle-ci le supplia d'épargner la vie de ses nombreux habitants. N'ayant pas un moment à perdre pour lui-même, Hanuman traverse, avec la rapidité d'un dieu, tout l'espace qui existe entre le cap Comorin et la plus haute montagne du Tibet,

pour éteindre dans le lac qui s'y trouve l'incendie de sa queue, qui depuis ce jour a donné son nom à la montagne. O naïveté des fictions antiques! On dirait mensonges, si l'innocente hilarité qu'elles excitent permettait ce dur reproche. (Voyez As. Res. t. XIII; Account of a Journey to the sources of the Jumna and Bhagirati rivers, p. 189 etc.)

SLOKA 448.

### मानसे

Comme manas signifie «intelligence, la partie intellectuelle et, par « conséquent, divine, de la nature, ou Brahma lui-même», le nom de ce lac se rapporte à ce qu'il y a de plus ancien et de plus vénérable dans l'histoire mythologique de l'Inde.

D'après le Vayu-purana, cité par Wilford (As. Res. t. VIII, pag. 321), l'immortel océan tomba du ciel sur le mont Meru, et après en avoir fait plusieurs fois le tour, il se divisa en quatre fleuves qui, descendant des hauteurs du Meru, formèrent quatre lacs, qui sont appelés Arunôda, Sitoda, Mahabhadra, et Mánasa, et dont le premier est situé à l'est, le second à l'ouest, le troisième au nord et le quatrième au sud. Du dernier sortirent le Gange et trois autres rivières, qui coulent vers les quatre parties du monde. Il n'est pas nécessaire de développer ici ces notions fabuleuses, qui se sont répandues confusément loin de l'Inde. Ktésias, Pline et Quinte-Curce semblent en avoir connu une partie; je ne citerai que le second de ces auteurs qui dit (liv. VI, ch. 18) « que le Gange sort « avec un grand fracas de sa source, jet qu'ayant atteint la plaine il sé- « journe dans un certain lac. »

Les modernes, avec toute l'activité de leur curiosité habituelle, n'ont pas manqué de chercher et d'établir la vérité sur la situation et l'étendue de ces lacs. Le premier Européen qui ait vu le lac de Manas fut le P. Andrada, en l'an 1624; le P. Desiderius et le P. Emmanuel Freyer, missionnaires, le visitèrent à leur tour en 1715 et 1716. De nos jours, les Anglais n'ont pas négligé l'occasion, que leur donnent leurs conquêtes dans l'Inde, d'explorer les contrées septentrionales de ce pays. Moorcroft et Hearsay parvinrent jusqu'aux bords des lacs de Mânasarôvara et de Râvana, dans une province du petit Tibet; nous avons une relation circonstanciée de leur voyage. (Voyez As. Res. t. XII; A Journey to lake Mânasarôvara in Undes, a province of little Tibet, pag. 375, ed. Calc.) Ils virent

la vallée de Gangri dont la largeur est à peu près de cinq, et la longueur à peu près de dix lieues, lat. N. entre le 30° et le 31° degré; long. entre le 81 et 82, à l'est de Greenwich. A l'extrémité orientale de cette vallée, qui est élevée de quatorze à quinze mille pieds au-dessus du niveau de la mer, s'étend, au pied d'une longue pente de pâturages, le lac de Mânasarôvara, dont la forme est ovale; il a cinq lieues de longueur de l'est à l'ouest, et trois lieues et demie de largeur du nord au sud; à l'ouest de ce lac est Râvanahrad, le lac de Ravana, ou de Lagka, qu'on dit quatre fois plus grand que l'autre, et dont le bord occidental ouvre un passage à la rivière de Satadru, ou de Setledge. Contre l'opinion si longtemps soutenue, aucune rivière, dans aucune direction, ne sort du lac de Mânasa. qui est appelé lac de Mapang par les Unias ou les Tartares chinois. Il est fermé, du côté du nord et de l'ouest, par des hauteurs très-considérables en forme de table, dont les pentes et les ravins s'étendent jusqu'à ses bords; au sud, la grande chaîne de l'Himalâya verse ses neiges fondues dans son bassin, et, dans l'est, il aboutit à une prolongation des monts du Kailasa, siége favori de Civa.

Ces lacs sont sacrés, et jusqu'à nos jours visités par un grand nombre de voyageurs pieux qui, venant de tous les côtés, subissent les plus grandes fatigues et les plus dures privations pour atteindre ce but désiré auquel, accablés de faim ou de maladie, plusieurs sont souvent obligés de renoncer.

La multitude de poissons qui habitent ces lacs ne sert nullement à la nourriture de ces pèlerins : la piété leur défend de faire du mal à un être vivant, et ils préfèreraient mourir plutôt que de troubler la vie d'aucun de ceux qui vivent dans ces eaux. Celles-ci sont en même temps couvertes d'un grand nombre de cygnes et de canards, que l'on désigne par le nom de mânâusakas, « habitants de Mânasa. »

Les pèlerins, outre leurs actes de dévotion, viennent accomplir un office pieux envers leurs parents et amis décédés, dont ils apportent les cendres dans un petit sac pour les verser dans les flots sacrés.

Le long du bord, à vingt ou quatre-vingts pieds au-dessus de la surface de ces lacs, on aperçoit par-ci par-là, dans les cavités des rochers, des maisonnettes construites de branches d'arbres, ou de poutres, et habitées par des yoguîs, des moines et des nonnes buddhistes, qui n'ont de communication avec le monde inférieur qu'au moyen des échelles, ou des gradins coupés dans la roche, qui servent à les faire monter et descendre.

SLOKA 452.

### हरनारायणी

On connaît l'étymologie du nom Nârâyana, telle qu'elle est donnée dans le sl. 10 du livre I, des lois de Manu, où l'on voit que ce nom est composé de nârâs, « eaux, production de Nara, esprit divin », et d'ayana, « mouvement »; deux mots qui, réunis, signifient : « celui qui se meut « sur les eaux; » c'est un des noms de Brahma. Dans le Vayu-purana (ch. 5), le nom de Nârâyana est décomposé en nara, « homme », et ayana, « demeure »: cette dernière signification n'est pas dans le Dictionnaire de M. Wilson, où se trouve celle de « route, chemin »; et pour lors Nârâyana devrait signifier : « demeure (peut-être passage) de l'homme, » l'une des qualifications de Vichnu.

SLOKA 456.

### कुम्भदासतया

J'ai considéré ce mot comme composé de kumbha, exercice religieux, et dâsatâ, service, acte de service.

#### SLOKA 457.

Ce sloka a besoin de la correction que j'ai indiquée dans les errata de ce volume : au lieu de séparer र्पास्त्रामी प्रनिष्टां, il faut joindre ces deux mots र्पास्त्रामिप्रतिष्टां. Au lieu de deux nominatifs, sa et ranasvâmî, il n'y en aura qu'un seul dans ce sloka, et les participes seront rapportés à Siddha qui, comme tel, avait, parmi d'autres facultés, celle de voyager dans le ciel. Il serait allé chercher Çiva.

SLOKA 460.

## |पाश्रुपतानां

Pâçupata est un adorateur de Çiva. M. Wilson, dans son Traité sur les sectes religieuses des Hindus (Asiat. Res. XVI, p. 23), mentionne les Pâçupatas comme une secte particulière, attachée à la doctrine d'Abhinavagupta qui enseigna le culte des Mantras de Çiva. La date de l'origine de cette secte n'étant pas donnée, nous ne saurions dire s'il en est réellement question dans ce sloka.

# प्रयुसमुर्द्दनि

Sous la direction de Pradyumna.

Pradyumna pourrait être le nom d'un personnage ou d'une divinité. Pradyumna est un des noms de Kama, ou du dieu de l'amour, qui reparut au monde comme fils de Krichna et de Rukménî. On pourrait hésiter avec raison à mettre un collège de Câivas sous la protection suprême d'une autre divinité, si, selon notre texte, Hara et Hari, ou Civa et Vichnu, n'étaient pas déjà unis par la consécration, et si Ranarambha elle-même n'était pas une saktî ou énergie de Vichnu (sl. 471) et, en même temps, une incarnation de Kâlî bramaravasinî, « Kalî habitant parmi « les abeilles, » qui se transformait toutes les nuits, pendant son séjour sur la terre, en abeille (sl. 438) pour se soustraire à l'amour d'un époux mortel. Kalhana s'est peut-être souvenu de cette fiction charmante selon laquelle Pradyumna, quand il alla voir pour la première fois Prabha vatî, sa nouvelle épouse, se changea en abeille pour se cacher au milieu des fleurs d'une guirlande tressée pour elle, et ayant cherché un asile sur l'oreille de sa bien-aimée, se sentit là comme sur le calice d'un lotus. Lorsqu'enfin le fils du dieu se montra dans sa forme propre, à sa vue, « cette mer d'amour, qui remplit le cœur de Prabhavatî, se souleva comme « les flots de l'Océan au lever de la lune. » J'aurais pu ajouter ce dernier passage à ceux que j'ai précédemment cités, pour prouver que les Hindus depuis longtemps connaissaient l'influence de la lune sur la mer. (Voyez Harivansa, traduct. de M. Langlois, tom. II, lectures 150 et 151, p. 125-126.)

SLOKA 461.

## सेनामुखी

Sênâmukhî. Sênâmukha est une division d'une armée ou d'un bataillon, et aussi un rempart devant la porte d'une ville; j'aurais donc pu traduire aussi : « qui donne la protection d'un rempart. »

SLOKA 468.

# नमुचेः प्राविशद्विलं

Namutchi est un danava formidable, mentionné dans le Mahabharat, dans le Harivansa et dans d'autres ouvrages. Je citerai, le passage sui-

vant du premier de ces deux poëmes (liv. V, intitulé Ardjuna-Sama-gama, c'est-à-dire « de la rencontre d'Ardjuna »).

# खिनानेन मघवान् जितवान् शम्बरं युधि। नमुचिं बलवृत्ती च प्रह्लादनर्कावि॥२०॥

20. Sur ce char, Maghavân (*Indra*) vainquit au combat Çambara, Namutchî, Bala et Vrita, Prahlâda et Narakas.

Le dernier de ces personnages est cité dans le livre II, sloka 150 du Râdjataranginî.

Dans le Harivansa (voyez trad. de M. Langlois, t. I, p. 21, 99, 191; t. II, p. 410, 424, 426, 431, 488.), Namutchi paraît comme fils du danava Vipratchitti, combattant dans plusieurs occasions contre les dèvas, et nommément contre Vichnû, par lequel il est enfin tué au moyen de l'écume des eaux. Selon le Dictionnaire de Wilson, Namutchi est aussi la divinité de l'Amour, et ce nom est dérivé de न et मुच « qui ne vous lâche pas, » et il semblerait que Ranâditya eût pu faire d'une telle divinité l'objet de sa dévotion particulière. Je n'ai rien trouvé sur la caverne de Namutchi, qui devait être située dans le lit de la rivière de Tchandrabâgâ, le Tchenâb moderne.

#### SLOKA 469.

### **दिवसानेकविंशतिं**

Il est connu que 3 et 7, et leur multiple 21, sont des nombres sacrés chez les Hindus. C'est ainsi que, dans le sacrifice offert par les Dieux à Sadhya, on se servait de trois fois sept bûches du bois sacré. (Extrait des Védas, par Colebrooke, As. Res. t. VII, p. 252, ed. Calc.) On compte vingt et une régions infernales. (Lois de Manu, IV, 87-90.) Il y a eu vingt et un procréateurs des hommes. (Mahabharat adiparva, sl. 33, p. 2, éd. de Calc.) Le combat de Krichna avec Djamvavam, pour le joyau Syamantika, dura vingt et un jours. (Vichnu-purana, liv. IV, sect 13.)

### निन्ये दैत्यस्त्रीभोगभोगितां

Le sens de cette expression ne paraît pas clair: Daîtyastrî, « la femme des dâityas, » désignée dans le sloka 471, épouse du fils de Diti, qui estelle? On croirait qu'il s'agit de la femme de Yama, dieu des morts;

mais Yama n'est pas un dâitya, il est fils de Vivasvan et de Sandjnâ, fille de Twachtri, qui est un aditya; et son épouse est Yamî, fille de Dakcha qui, fils de Marichâ, est antérieur aux dèvas et aux dâityas. (Harivansa, trad. de M. Langlois, t. I, p. 11, 48, 52.) La femme des dâityas, ou l'épouse du fils de Diti, dans les slokas dont il s'agit ici, serait donc la femme de Namutchi, fils de Vipratchitti qui, dâitya, avait pour femme, probablement, une fille de sa race. C'est dans la caverne de Namutchi que Ranâditya disparut. Mais comment, époux d'une énergie de Vichnu, irait-il joindre la femme d'un fils de Diti? — Je n'espère pas pouvoir satisfaire le lecteur plus que je ne suis satisfait moi-même au sujet de ce passage.

SLOKA 470.

# निर्वाण्य्याच्यनिर्व्यू**ठ**पातालेश्वरं

Le seigneur de Pâtâla, empire infini, digne de la vénération qu'inspire le repos éternel.

Le sens de l'expression paraît clair, mais non pas celui de tous les membres du mot composé. Pour rendre নির্মূহ par infini, je l'ai considéré comme étant formé de la négation নিমু et du mot ল্যুহ, fini. Dans le mot vyûtḥa, वि étant placé devant বল্, et vah signifiant aussi « resplendir », विर्मूद pourrait peut-être aussi se rendre par ténébreux.

SLOKA 471.

# श्चेतद्वीपमगाङ्त

Çvêtadvîpa, «l'île Blanche», est une des divisions du monde, dans la géographie fabuleuse des Hindus. Il est connu des indianistes que Wilford a employé inutilement beaucoup de sagacité et d'érudition pour parvenir à identifier cette île Blanche avec l'île de la Grande-Bretagne. Ici, c'est la région céleste habitée par Vichnu, où Ranarambha, une énergie de ce dieu, retourna après la mort de son époux terrestre.

SLOKA 474.

### त्रिविक्रम

Trivikrama, « à trois pas », un titre de Vichņu que l'on rapporte à la cinquième de ses neuf incarnations les plus célèbres, qui nous le montre

sous la forme d'un nain (vamana), qu'il revêtit pour abaisser l'orgueil et briser la puissance du danava Bali, fils de Virotchana, au moment même où celui-ci faisait un sacrifice, entouré d'un grand nombre d'Asuras dont les formes étaient aussi étranges que terribles; ceux-ci avaient les mains armées d'armes meurtrières de toute sorte, et, à toutes ces horreurs, ils joignaient l'orgueilleuse magnificence de leurs ornements, qui consistaient en pierres précieuses et en guirlandes. A la vue de Vichnu, ils l'assaillirent et jetèrent des flammes contre lui, mais en vain.

प्रमच्य सर्वान् दैतेयान् पादल्स्ततलैः प्रभुः। नूपं कृत्वा मलाभीमं जलाराष्ट्र स मेदिनीं॥ ६९॥ तस्य विक्रमतो भूमिं चन्द्रादित्यौ स्तनान्ते। नभः प्रक्रममाणस्य नाभ्यां किल समास्थितौ॥ ६६॥ परं प्रक्रममाणस्य जानुदेशे व्यवस्थितौ।

(Man. de M. Eug. Burnouf, p. 99.)

97. Le seigneur, renversant de ses pieds et de ses mains tous les dâityas, et prenant une forme terrible, s'empare rapidement de la terre.

98. Et comme il marche sur la terre, la lune et le soleil sont à la hauteur de sa poitrine; et comme il avance jusqu'au ciel, ces astres sont à son ombilic;

99. Il va plus haut, et ils ne lui viennent plus que vers les genoux.....

Le dieu victorieux relégua Bali, qui reconnut sa divinité suprême, dans les enfers, où il fut gardé par des serpents à sept têtes. Il dut ensuite sa délivrance à un hymne que Narada lui avait enseigné, et qu'il récita à Vichnu. (Harivansa, trad. de M. Langlois, t. I, p. 191-192, lect. 41; et t. II, p. 488-489, lect. 257.)

Ce sloka, comme le 69° du livre I<sup>a</sup>, que j'ai signalé, et comme plusieurs d'autres, est remarquable par cette allitération, dont les poëtes hindus font un si fréquent usage: ici le mot vikrama est répété dans chaque division de huit syllabes, appelée pada, dont quatre composent le sloka अनुद्वभ anuchtubha, comme il suit:

Vikramākrānta viçvasya | vikramēçvarakrīt sutah | Tasyāsîd vikramādityas | trivikrama parākramah || .

(Voyez l'Essai sur l'allitération sanskrite, par le Révérend W. Yates, dans les Asiat. Res. t. XX, p. 138.)

SLOKA 483.

### ऋिष्ठ

Signifie bonne, et, aussi, mauvaise fortune; ce qui, répété de suite, produit un de ces jeux de mots auxquels notre auteur se plaît tant.

SLOKA 490.

#### कर्कीरिनागेन

Karkôja est un des principaux serpents ou nagas de Pâtâla ou de l'enfer.

SLOKA 492.

Il règne dans ce sloka une obscurité qui provient plutôt de l'étrangeté de la pensée de l'auteur que de la construction grammaticale. J'ai cru devoir rapporter mâtsaryêna « par envie, » à hasya « objet de dérision, » et non à djahatgrahân, ne voulant pas supposer de l'envie ou de la malice au soleil.

### धूमध्वजे

Dhûmadhvadjê (le drapeau de la fumée) me paraît une belle expression figurative du feu, de même que attad dhûmakêta, en tant que kêta, parmi d'autres significations, a celle de drapeau. C'est pourquoi j'oserai, non toutefois sans hésitation, n'être pas de l'opinion du savant Lassen qui, dans le sloka 14 de l'exorde du Gîtagovinda (p. 4, édit. de Bonn), interprète disséremment ce mot, ainsi que l'avait déjà fait sir W. Jones. Il traduit

म्रेक्चनिवहनिधने कलयसि करवालं । धूमकेतुमिव किमपि करालं। केशव धृतकल्किशरीर्। जय जगदीश हो॥१४॥ par ces mots:

Gladium gestabis in excidio catervarum barbaricarum maxime terribilem, instar stellæ cincinnatæ, ô Kêçava, evoe, Haris, mundi domine.

M. Lassen dit (p. 75): «de igne non cogita.» — Kêtu et dhûmakêtu signifient «météore» en général, ainsi que «comète.» Malgré l'autorité du scholiaste indien que cite l'excellent traducteur au sujet de ce mot, j'ose croire qu'aux yeux des Hindus une comète est plutôt un objet d'étonnement que de terreur; et qu'ils compareraient un glaive destructeur plutôt à un feu qu'à une comète. Comme, enfin, dans le sloka du Râdjataranginî qui nous occupe, dhûmadhvadja est certainement du feu, dhûmakêtu, son synonyme, pourrait bien aussi avoir la même signification dans le passage du Gîtagovinda. Nous trouvons encore salentasi, «drapeau de la splendeur», pour «flamme», dans le sl. 41 du liv. IV du Râdjataranginî.

## चूमघ्वजे स्वां निद्धत् त्विषं दिनपतिः

Le soleil cède sa lumière au feu.

C'est ainsi que nous lisons dans le Raghuvança, IV, sl. 1:

## स राज्यं गुरुणा दत्तं प्रतिपद्याधकं वभौ। दिनान्ते निहित तेजः सवित्रेव द्वताशनः॥१॥

1. Raghu, ayant obtenu l'empire donné par son père, resplendissait d'un haut éclat, semblable au feu qui, à la fin du jour, a reçu la splendeur que le soleil a déposée en lui.

Le docteur Stenzler cite, dans sa note sur ce sloka, un passage des Védas où il est dit: अग्निं वा आदित्य: सार्य प्रविप्रति « le soleil, certainement, « entre le soir dans le feu. »

SLOKA 496.

Voici les neuf causes de la corruption de femmes, d'après le Hitôpadêça, liv. Ier, fable 6, ed. Calc.

स्वातन्त्रं पितृमन्दिरं निवसित्यांत्रोत्सवे संगतिर्। गोष्ठीपूरुषसंनिधावनियमो वासो विदेशे तथा। संसर्गः सरु पुंख्रलीभिरसकृद्दत्तेर्निजायाः चतिः।

## पत्युर्वार्द्धकमीर्षितं प्रसवनं नाशस्य हेतुः स्त्रियाः॥

L'indépendance, la demeure dans la maison paternelle, l'assistance aux solennités des processions, l'inconduite en présence des hommes assemblés, le séjour hors de chez soi, le commerce fréquent avec des femmes de mauvaises mœurs, le délabrement de ses propres affaires, les infirmités d'un mari âgé, l'envie causée par la fécondité des autres femmes : voilà les causes de la ruine d'une femme.

(Voyez, sur ce sloka, l'excellent commentaire de M. de Schlegel, dans l'édit. de Bonn, p. 54.)

SLOKA 519.

#### सप्रपाताल

Les sept régions infernales sont : ऋतल, atala, जितल, vitala, सृतल, sutala, र्सातल, rasâtala, तलातल, talâtala, महातल, mahâtala, पाताल, pâtâla. (Vedantasâra, p. 12, éd. de Calc.) Dans les Lois de Manu (IV, 89-90), se trouvent les noms de vingt et un enfers, qui se rapportent à des peines que les condamnés y souffrent, tandis que dans la Vêdantasâra les sept que je viens de citer désignent les demeures des nâgas, des asuras, des dâityas, et d'autres êtres mythiques, et indiquent la situation de ces demeures par rapport à la terre, étant tous composés avec tala, « fond, au-dessous, inférieur. »

SLOKA 525.

#### स्मखाणपंति

On compte cinq traits ou flèches de l'Amour qui ont leurs noms: les voici, d'après le chap. xxxIII du Brahmavaivarta purana, intitulé Krichna djanma khanda: सन्मोहन: sanmôhanah, l'étourdissant; स्तम्भन: stambhanah, l'engourdissant; उन्मनत्य: unmattavyah, l'excitateur à la fureur; चेतनाहर: tchetanâharah, le ravisseur de l'esprit; दाहजनन: dâhadjanana, né dans le feu. Ces flèches ont chacune pour pointe une fleur d'une nature échauffante.

#### SLOKA 526.

J'ai changé, dans ce sloka, मोल: que porte l'édit. de Calc. en मोलि: d'après le manuscrit de la Soc. asiat. de Calc., c'est-à-dire le génitif en nominatif. J'aurais pu cependant conserver la première de ces deux le-

çons, et traduire le passage par ces mots : « Baladitya gagna le monde de « celui dont le front est marqué par la croissant de la lune, de Çiva, »

#### SLOKA 530.

On a plus d'une légende sur l'origine et sur la descente de la Gangâ sur la terre. J'ai déjà cité (Notes sur le sl. 12 du liv. II) celle du Ramayana, d'après laquelle ce fleuve tomba premièrement dans les cheveux de Çiva, et puis sur la terre. Bhartriharis (cent. II, sl. 10, p. 38, éd. de M. de Bohlen), a dit:

# शिरः शार्वं स्वर्गं पतित शिर्सो ऽतः चितिधरं मरुशियादुत्तुङ्गादविनमवनिष्वापि जलिधं।

La Gangâ tombe premièrement sur la tête de Çiya, de sa tête dans le ciel, puis sur la montagne; de la très-haute montagne sur la terre, de la terre dans l'océan.

Selon Wilford (Asiat. Res. t. XIV, p. 455), on trouve dans les Pa ranas, que la Gangâ naît au pôle, sous le pied de Vichņu; vole à travers les airs en effleurant les sommets des plus hautes montagnes, et tombe dans le bassin « *kunḍa* » de Brahma, qu'on sait être le lac de Manasarovara ou Mapang, dans la province d'Undes, qui fait partie du petit Tibet. De là le fleuve, toujours à travers les airs, se laisse tomber dans la chevelure de Çiva, et y reste entortillé en distillant des gouttes dans un lac appelé  $\emph{vindu-sarôvara}$ , ou lac des gouttes (  $\emph{l. c.}$  p. 456 ). Ces fables ne sont rien moins que géographiques. J'ai cru devoir, dans mes notes (liv. II, sl. 165; liv. III, sl. 448), en rapporter principalement les traits relatifs à l'Himavat et au lac Manasarôvara. De nos jours les nuages de la fable qui enveloppaient les régions du nord se sont dissipés; il est indubitable, par le rapport du capitaine Hodgson (Asiat. Res. t. XIV, p. 124 et 334), que le Gange sort d'un lit profond de glace et de neige, onze milles anglais plus au nord que Gangotri, sanctuaire de Çiva, et dernière limite du pèlerinage des Hindus, située à 30° 59′ 30″ de latitude nord; et à 78° 56' 02" de longitude à l'est de Greenwich. C'est là que ce fleuve n'a qu'une largeur de 27 pieds. Les sommets des montagnes, au-dessus de sa source, sont inaccessibles.

#### RÉSUMÉ DU LIVRE TROISIÈME.

Le résumé du livre III, dans l'édition de Calcutta, donne 53 rois; mais dans le texte on en trouve 54.

### LIVRE QUATRIÈME.

SLOKA 5.

### विशोककोठाद्री

Viçôkakôţa, nom d'une montagne sur laquelle je n'ai trouvé aucune notice.

#### SLOKA 8.

Je signalerai ici un exemple de la liberté avec laquelle les Hindus changent les noms des personnages. Le nom du grand-père maternel de Durlabhaka était Balâditya; mais comme bala et pratâpa sont presque synonimes, et signifient force l'un et l'autre, c'est Pratâpâditya qui est pris pour nom de famille.

Cette remarque sera de même applicable aux slokas 42 et 43, où nous voyons les fils de Durlabhaka porter deux noms, dont l'un se termine en pûda, diadème, et l'autre en âditya, soleil.

SLOKA 9.

#### ऋोउ

Ôda; ce nom du ministre paraît être étranger.

ত্যনিত্র, Èdavida, pour ত্লনিল, Élavila, est un nom de Kuvèra, dérivé d'Ilavilà, mère de Kuvèra; cependant ট্লানিল, Âilavila, titre de Kuvèra, est dérivé, dans le Dictionnaire de M. Wilson, d'Havilà, désignée comme femme de Palastya, et grand-mère paternelle de la divinité.

SLOKAS 11, 12.

## रीहीतक

« Natif de Râuhîta, » et रोहोतदेशों, « dans le pays de Râuhîta. » Je ne saurais déterminer quel nom moderne répond à celui du texte.

Ce sloka indique que le Kaçmîr faisait un commerce étendu avec d'autres pays.

#### SLOKA 45.

Voici encore un jeu de mots au moyen du double sens de पीडा, pîda, qui signifie «diadème», ou «guirlande autour de la tête», et, aussi, «tourment, peine.»

SLOKA 52.

### धर्म

Dharma signifie communément « la coutume particulière, le droit exclusif d'une caste ». C'est malheureusement bien là que les Hindus placent la vertu par excellence, ou la condition indispensable de leur existence sociale. Dharma a donc ici, probablement, un sens plus restreint que le mot vertu de ma traduction.

#### SLOKAS 55, 57, 62.

चर्मकृत् ou चर्मकार est un homme qui travaille en cuir; पाद्रकृत् est un cordonnier; l'un et l'autre appartiennent à une caste vile, et n'ont pas, pour ainsi dire, de droits sous un strict gouvernement des Hindus: ce qui rehausse l'équité du roi dans cette affaire.

SLOKA 67.

### काकुत्स्यात्

Je donnerai les principaux traits de la légende de Kâkutstha, d'après le Vichnu-purana, liv. IV, sect. 2.

Vikukchi, fils d'Ikchvaku, ayant mangé un lièvre qui est une viande défendue (*Lois de Mana*, V, 9 et 17), fut blâmé par Vaçichta, et nommé *Çaçâda*, mangeur de lièvre.

Çaçâda obtint l'empire, et eut un fils nommé Parandjaya. Les dieux

ayant été vaincus par les puissants dâityas dans le trêtayuga (ou dans le troisième âge à compter du kaliyuga), demandèrent l'assistance de Vichnu, qui la leur accorda, en promettant de s'incarner en partie luimême dans le corps de Parandjaya, qui était le plus célèbre d'entre les kchatriyas, et qui devait combattre ces ennemis des dieux. A cet effet, ceux-ci s'adressèrent au héros, qui répondit comme il suit :

परंज्ञयः प्राक् सकलत्रेलोक्यनाथो यो ऽयं युष्पाकमिंद्रः श्रतक्रतुरस्य ययहं स्कन्थमानृहो युष्पदारातिभिः सक् योत्स्ये। तदाहं भवता सक्षयः इत्याकाार्य समस्त देवैरिंद्रेण च वाटमित्येवमन्वीप्सितं॥ ततस्य शतक्रतोर्वृषभनृपधारिणः ककुत्स्थो कृषसमन्वितो भगवतस्यराचरगुरोरच्युतस्य तेजसा प्यायितो देवासुरसंग्रामे। समस्तानेवासुरान् निचचान यतस्य वृषभककुत्स्थेन राजा निष्दितमसुरवलं ततस्यासौ ककुत्स्थ संज्ञामवाप॥

11. Parandjaya répondit: Si je monte sur l'épaule de celui qui, étant votre Indra, seigneur de tous les trois mondes, a accompli cent sacrifices, alors je combattrai vos ennemis et je serai votre allié.

Ayant entendu ces paroles, tous les dieux et Indra lui dirent : Ainsi soit-il : c'est bien ce que nous désirons.

12. Alors, sur le dos d'Indra qui avait pris la forme d'un taureau, plein de courage, animé par la force de l'impérissable, du bienheureux maître de ce qui est mobile et immobile, il tua tous les Asuras dans le combat entre les Dêvas et les Asuras. C'est ainsi que la puissance des Asuras fut anéantie par le roi, qui était monté sur le dos du taureau; c'est pourquoi il reçut le nom de Kakutstha.

SLOKA 68.

### ग्रहनाममताख्याभ्यां

J'ai considéré la première partie de ce mot comme composée de अहन्ता et de ममता; ahantû n'est pas dans le dictionnaire, mais je le crois formé, d'après l'analogie, de mamatû (mama et de tû) qui s'y trouve. Ce dernier mot est interprété, dans le dictionnaire, par « pride, arrogance,

« selfsufficiency, individuality ». C'est le sens que lui donnent principalement les écrivains védantiques ou religieux, tandis que les autres le prennent communément dans un sens plus aimable, savoir : dans celui de l'attachement à ce qui nous appartient, sens que j'ai adopté en traduisant mamatâ par « amour de la propriété. » Voyez (Journ. of the As. Soc. of Bengal, july 1833) la note du principal Mill sur le sl. 12 du liv. Ier du Kumâra, p. 341.

SLOKA 69.

#### क्रुणाङ्गद

Kağkana et ağgada sont deux sortes de bracelets, dont le dernier se porte à la partie supérieure du bras, et dont j'ai cru n'avoir pas besoin de faire une mention spéciale.

SLOKA 70.

## घटमुखानदतमोरिः

Le soleil couvert par l'ouverture d'un vase.

On aura probablement de la peine à saisir le sens de ce passage et sa connexion avec le reste du sloka. Il m'a rappelé ce que j'ai vu souvent dans l'Inde, qu'un Hindu en plein air protégeait sa tête du soleil par l'ombre d'un pot qu'il tenait élevé au bout d'un bâton, et qu'il interposait toujours entre lui et le soleil, dont il suivait la marche : c'était donc l'ouverture d'un pot qui, couvrant le soleil, lui tenait lieu d'abri, de maison. On n'est pas logé à moins de frais; Diogène dans son tonneau était, comparativement, un Sybarite dans un palais. — Kuṭṭ aurait dû être séparé du reste : yâdriçî râdjadhâni dîvasya, tâdriçî kuṭṭ mama.

#### SLOKA 71.

Un Hindu nomme toujours sa mère lorsqu'il veut parler de ce qui lui est le plus cher au monde.

#### SLOKA 72.

Frappé de la manière vraie et noble en même temps dont ce sloka exprime l'attachement que nous contractons pour une demeure accou-

tumée, je me garderai bien de dire qu'elle est trop noble pour un cordonnier: c'est le sentiment qui forme le langage dans la bouche de qui que ce soit.

SLOKA 73.

सा se rapporte à कुटी.

On remarquera le sens d'anurôdha dans le mot सदाचारान्रोधिन « par « égard pour son bon procédé. » Nous trouvons aussi dans le sloka 75 : धर्मान्रोधिन, « à cause de la justice accomplie, » et, dans le sloka 102, भवच्छक्यन्रोधिन « en faveur de ton pouvoir. »

SLOKA 79.

### कृत्यैः प्रकाशाकाशकान्तिभिः

Par des actions qui étaient belles comme un ciel pur.

Ce passage rappelle celui que Racine-met dans la bouche d'Hippolyte:

Le jour n'est pas plus pur que le fond de mon cœur.

SLOKA 88.

### मान्निकस्वामि

Seigneur des abeilles.

C'est probablement une des qualifications de Çiva, de même que bhramaravâsini, « habitant parmi les abeilles, » est une de celles qui désignent Durgâ. (Voyez ma note sur le sl. 394 du liv. III.)

Qu'on me permette de rappeler ici, en passant, la signification symbolique que les anciens Grecs attachaient aux abeilles. Ils appelaient abeille la lune qui préside à la génération, abeilles les âmes pures et les prêtres de Cérès, déesse de la terre. Voyez Porphyr. De antr. Nympharum, c. XVIII.

SLOKA 90.

#### नाकायस्य

Un kâyastha, dénomination qui revient souvent dans cette chronique, est un homme de la caste des écrivains et des notaires, issu (au moins originairement) d'un père kchatriya et d'une mère sudra. SLOKA 93.

### परिशुध्यस्व

Prouve ton innocence.

Les épreuves par lesquelles un homme accusé d'un crime pouvait prouver son innocence sont énumérées dans les Lois de Manu, liv. VIII :

स्रिग्निं वा हार्यदेनमप्सु चैनिन्नमञ्जयेत्। पुत्रदास्य वाप्येनं शिरांति स्पर्शयेत् पृथक् ॥ ११४ ॥ यमिद्यो न दह्त्यिग्निरापो नोन्मज्जयिन च। न चार्त्तिमृच्छति चिप्रं सत्तेयः शपथे श्रुचिः॥ ११५॥

114. Ou bien, qu'il fasse prendre du feu avec la main à celui qu'il veut éprouver, ou qu'il ordonne de le plonger dans l'eau, ou qu'il lui fasse toucher séparément la tête de chacun de ses enfants et celle de sa femme.

115. Celui que la flamme ne brûle pas, que l'eau ne fait pas surnager, auquel il ne survient pas de malheur promptement, doit être reconnu comme véridique dans son serment.

Dans le ccxxxIII° chapitre de l'Agni-purana, les épreuves judiciaires sont énumérées comme il suit : 1° tula, la balance dans laquelle l'accusé était pesé contre un autre poids, je ne sais lequel; 2° agni, le feu; 3° apa, l'eau; 4° vicha, le poison; 5° kôça, l'attouchement de l'eau dans laquelle avaient été lavés les pieds d'une divinité.

Ces épreuves, appelées ordalies par les anciens Francs, paraissent avoir été en usage chez tous les peuples. Nous avons, dans l'Antigone de Sophocle, v. 270, un indice de celles du feu et du serment chez les Grecs avant la guerre de Troie, c'est-à-dire avant le x11° siècle avant notre ère; et l'on sait que les Lois de Manu passent pour avoir été rédigées 1200 ou 1500 ans avant J. C.: personne n'a dit encore pourquoi elles n'auraient pas pu l'être avant cette époque.

SLOKA 101.

### विकर्त्तन

Vikarttana. Ce nom du soleil, composé de বি et কুন (couper), provient de la légende selon laquelle le soleil perdit quelques rayons qui lui

furent enlevés par Viçvakarma, un des Prâdjapatis, fils de Varasastrî, et inventeur des arts, ainsi qu'ouvrier céleste. Viçvamitra habita le mont Sômanasa, qui dressait vers le ciel ses mille pics, que couronnaient les feux des pierreries dont il était composé, et qui présentait à l'œil les couleurs de l'aurore. (*Harivansa*, trad. de M. Langlois, t. I<sup>ee</sup>, 17; t. II, 370.)

SLOKA 105.

Il est dit dans les Lois de Manu, liv. VIII:

न जातु बाद्धाणं रुन्यात् सर्वपापेष्वपि स्थितम् । राष्ट्रादेनं विहः कुर्यात् समग्रथनमत्ततम् ॥ ३८०॥ न ब्राद्धणवधाद्भयानधर्मा विद्यते मुवि । तस्मादस्य वधं राजा मनसापि न चिन्तयेत् ॥ ३८९॥

380. Que le roi se garde bien de tuer un brâhmane, quand même il aurait commis tous les crimes possibles; qu'il le bannisse du royaume en lui laissant tous ses biens, et sans lui faire le moindre mal.

381. Il n'y a pas dans le monde de plus grande iniquité que le meurtre d'un brâhmane; c'est pourquoi le roi ne doit pas même concevoir l'idée de mettre à mort un brâhmane.

Trad. de M. Loiseleur Deslongchamps.

Un brâhmane était quelquesois cependant puni par des marques infamantes et par l'exil. M. Wilson cite des passages des anciens livres de lois selon lesquels on pouvait marquer d'un ser chaud un brâhmane, ou lui imprimer au front la figure d'un homme sans tête, d'un pied de chien, d'un drapeau, ou d'une vulve. D'après Abul-Fazil, ce serait par la première de ces marques que le brâhmane dont il s'agit aurait été puni.

#### SLOKA 107.

D'après le Vichnu purana, liv. IV, sect. 11, qui contient la généalogie du premier fils de Yayati, dans la famille duquel Vichnu s'est incarné, Dhanakas eut quatre fils: Kritavîrya, Kritâgni, Kritavarma et Kritâudjasa. Kritavîrya engendra Ardjuna, appelé aussi Kârtavîrya.

यो ऽसौ भागवदंशमत्रिकुलप्रमूतं दत्तात्रेयाच्याराध्य बादुसरुस्र-मधर्मसेवानिवार्णां धर्मेणपृथिवीजयं धर्मतम्रानुपालनमरातिभ्यो ऽपराजयमिक्तजगत्प्रख्यातपुरुषाच्च मृत्युमेतान् वरानिभिलिषत-वान् लेभेच तेनेयमशेषद्वीपवती पृश्वी सम्यक् परिपालिता दशय-जसल्ह्याएयसावयजत्॥ तस्य च स्रोको ऽद्यापि गीयते॥

## नूनं न कार्तवीर्यस्य गतिं यास्यन्ति पार्थिवाः। यत्तेर्रानैस्तपोभिवी प्रश्रयेण रमेन च॥

Celui-ci ayant vénéré le muni Atrèya qui, issu de la race d'Atri, était une incarnation partielle du bienheureux Vichnu, le pria de lui accorder les dons suivants: d'empêcher au moyen de mille bras l'action des méchants; de conquérir la terre par la vertu, et de la protéger par la justice; de ne jamais être vaincu par ses ennemis (les passions), et de mourir par la main d'un homme qui serait célèbre dans tout l'univers. Ayant obtenu ces dons, il régna sur toute la terre divisée en sept parties, et accomplit dix mille sacrifices. On chante de lui, encore aujourd'hui, ce sloka:

« Certes, les rois ne marchent pas sur la route que suivit Kârtavîrya, en fai-« sant des sacrifices, des dons charitables, des actes de pénitence, de bonté et « d'abnégation de lui-même. »

Kârtavîrya vainquit Ravana, qui était venu en conquérant à Mahichmatî, ville que Wilford place sur les bords de la Narmadâ. Le héros de la famille de Yayati le prit et l'enferma dans un coin de sa ville. Il régna 85,000 ans, au bout desquels il fut tué par Paraçu-Rama, ou par Rama armé de la hache.

Voyez aussi sur Kârtavîrya le *Harivansa*, lect. 33, trad. de M. Langlois, t. I<sup>er</sup>, p. 154.

#### SLOKA 110.

Ce sloka est obscur pour nous, à cause de l'étrangeté de l'idée qu'il exprime. On sait que le siége de Brahma était un lotus qui plongeait dans l'eau : c'est pourquoi il est appelé नितानिह, nalinîruha, croissant dans un lotus. Les Hindus croient à une force créatrice qui, d'abord inerte, peut, en devenant active, produire le bien ou le mal; Brahma se serait trompé en rapprochant trop l'une de l'autre la création de ces deux frères d'une nature si différente.

#### SLOKA 113.

कत्तक est le pandamus odoratissimus.

#### DU LIVRE QUATRIÈME.

SLOKA 120.

Selon une coutume des Hindus, à la naissance d'un fils les amis du père dansent et reçoivent de lui, comme présent d'honneur, un vase plein de riz; c'est à ce vase que notre auteur compare la gloire des ennemis, qui fut renversée par Lalitâditya, aussi facilement qu'un pareil vase peut l'être.

SLOKA 126.

Je ne suis pas certain d'avoir pénétré le sens obscur du second demisloka.

SLOKA 127.

#### जम्बुद्वीप

Le Djambudvîpa est une des divisions du monde; ce sont les Bâuddhas qui la prennent pour l'Inde exclusivement. D'après le Râdjavali, ouvrage déjà cité, Djambudvîpa est lui-même divisé en neuf parties, dont les noms sont Bhâratavarcha, Kinnaravarcha, Harivarcha, Kuruvarcha, Hiranmayavarcha, Ramyakvarcha, Ilâvritavarcha, Bhadraçvavarcha, Kêtumalavarcha. Au milieu de ces divisions, est Bharatavarcha, qui a aussi neuf parties, nommées Áindra, Kasèra, Tâmraparna, Gabhastimata, Nâga, Sâumya, Vâruṇa, Gândharva, Kumârika. (Voyez aussi As. Res. t. VIII, p. 330.)

SEOKA 130

#### विलोल

Vilôla est, dans le Bengale, un anneau que les femmes portent attaché au cartilage du nez.

SLOKA 132.

#### ग्रन्तर्वेद्यां

Antarvêdi signifie un pays situé entre deux rivières, et en même temps une place de sacrifice : ce qui a suggéré à notre auteur l'image du feu brillant de la puissance de Lalitâditya.

SLOKA 133.

## गाधिपुर

Gâdhipura, la ville de Gâdhi, ancien roi dont le nom nous introduit,

pour ainsi dire, dans une grande partie de l'histoire mythologique des Hindus. Indra, craignant que les austérités du muni Kuçanva (ou Kuçika) ne le privassent de son rang divin, voulut devenir son fils sous le nom de Gâdhi. Celui-ci devint père de Satyavatî, qu'il accorda en mariage au richi Bhârgavas, moyennant le prix de mille chevaux. Ce richi donna à sa femme deux gâteaux, dont l'un, mangé par elle, devait la rendre mère d'un brâhmane accompli, et l'autre, destiné à être mangé par sa mère Pôrukuçî, devait donner à celle-ci pour fils le plus grand des guerriers. Ces gâteaux furent échangés entre les deux femmes. Pôrukuçî accoucha de Viçvamitra, et Satyavatî de Djamadagni, qui, avec son épouse Renukâ, fille de Rèna, de la famille d'Ikchvaku, engendra Paraçu-Rama, le destructeur des kchatriyas. (Vichnu purana, liv. IV, sect. 7; Harivansa, lect. 32, trad. de M. Langlois, t. Ier, p. 148.)

Le pays de Gâdhipura est le moderne Kanodje, district de la province d'Agra, et il s'étend le long de la rive orientale du Gange. Il fut connu des anciens géographes grecs sous le nom de Kanogyza, modification de celui de Kanyakubdja, का-युक्त, qui est composé de kanya, fille, et de kubdja, bossu. L'auteur fait ici allusion à une ancienne légende, selon laquelle les cent filles de Kuçanabha, roi de ce pays, devinrent bossues par la vengeance de Vayu, dieu des vents, aux désirs licencieux de qui elles avaient résisté.

SLOKA 134.

## **ऋ**द्रिवाहिन्याः

Vâhini signifie une armée et un torrent : c'est ce qui a suggéré à l'auteur la comparaison d'une armée détruite avec un torrent desséché.

SLOKAS 137, 138.

La construction de ce yugalakum est embarrassée, et le sens historique en est d'autant moins clair qu'il se trouve, après le sloka 139, une lacune qui est signalée dans le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta, et marquée dans notre édition.

#### SLOKA 139.

Le copiste a indiqué, dans le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta, qu'il manque quelque chose après le sloka 139.

SLOKAS 141, 142, 143.

Les cinq titres d'honneur étonneront peut-être par l'identité presque parfaite avec ceux des cours européennes. Le cinquième, नहासाधनभाग, mahâsâdhanabhaga, paraît cependant difficile à traduire. M. Wilson l'a interprété « the supreme directorial, or executive administration, » l'administration suprême, directoriale ou exécutive.

SLOKA 144.

# कविर्वाक्पतिराजश्रीभवभूति

Des noms de ces trois poëtes, Vâkpati, Râdjaçrî et Bhavabhûti, le dernier seulement est connu comme celui de l'auteur des drames Mâlati mâdhava et Uttara Râma tcharitra, qui ont été traduits par M. Wilson en anglais. Bhavabhûti, issu d'une famille de Bérar ou de Vidarbha, dit le célèbre traducteur, est communément considéré comme contemporain de Kalidasa. Dans le Bhodja Prabandha, il est amené à la cour de Bhodja (As. Res. t. XV, p. 45). Il ne serait donc pas le même que le Bhavabûti qui a vécu du temps du râdja Yaçovarma, dont la Chronique de Kaçmîr place le règne entre les années 695 et 732 de notre ère.

SLOKA 145.

#### ग्राकालिकातीरं

Le rivage d'Akâlika.

Je n'ai trouvé aucune notice sur cette rivière.

**SLOKA 146.** 

## पुर्वसागरं

L'océan Oriental.

Dans les épopées héroïques qui font une si grande partie des anciens livres des Hindus, le héros entreprend communément un dig-vidjaya, ou « la conquête des régions du monde; » c'est ainsi qu'est intitulée (t. I<sup>er</sup>, p. 344, éd. de Calc.) une section du Mahâbharat, où chacun des quatre Pandavas cadets entreprend une expédition pour forcer tous les rois de l'Inde à rendre hommage et à payer tribut à Yudhichthira, leur frère aîné. Dans le Raghuvansa (liv. IV, 32, etc.), Raghu fait une expédition

analogue, sur laquelle semble, pour ainsi dîre, avoir été calquée celle de Lalitâditya, du Râdjataranginî.

Ce roi kaçmîrien, en traversant les provinces orientales des possessions modernes des Anglais, peut facilement, comme l'observe M. Wilson (As. Res. t. XV, p. 47), avoir gagné le delta du Gange et du Brahmaputra, ou la mer Orientale; Rhagu y parvint de même.

SLOKA 148.

### गौउमएउलात्

Gâuda ou Gâura peut se prendre pour un des noms du Bengâle. Nous savons, par une inscription sanskrite trouvée près de Bénarès (As. Res. t. V), que des princes qui s'appelaient empereurs ou rois de Gâura ont possédé le pays autour de Bénarès, l'an 1026 de notre ère, et que ces princes faisaient remonter leur origine jusqu'à Bhagadatta, qui, dans le Mahâbharat (Sabha parva, sl. 578, 579 et 1268, 1269, éd. de Calc.), est désigné comme un souverain des Yavanas, qui gouvernait Maru et Naraka, comme un ami de Pandu, et comme roi de Prâgdjyôtich.

Wilford dit que les rois de Gâuda n'étaient pas connus avant la décadence de l'empire de Magadha, et que, vassaux et tributaires jusqu'à cette époque, ils étendirent ensuite leur domination jusqu'à Allahabad (As. Res. t. IX, p. 73). Cet auteur ne veut pas qu'on entende le Bengâle sous le nom de Gâuda, nom qu'il applique au Malva moderne (ibid. pag. 105); j'aurai occasion de revenir sur ce sujet. En attendant, je puis dire que les éléphants de Gâuda, dont il s'agit ici, pouvaient être, soit du pays de Malva, adjacent à celui d'Allahabad, soit du Bengale, parce que, d'après les Instituts de l'empereur Akbar, l'un et l'autre pays abondent en ce genre d'animaux (Ayin Akbari, tom. Ir, pag. 129, trad. Gladwin).

¹ Dans ma note sur le sloka 150 du livre II, j'ai cité textuellement un passage du Hariwansa qui contient les noms de Naraka, de Maru et de Prâgdjyôtich, et j'ai fait remarquer la grande incertitude où nous sommes sur la situation de ces royaumes, entre le nord, l'onest et l'est. Il m'appartient d'autant moins d'entrer ici dans des développements géographiques sur ces pays, que le savant M. Lassen a déjà entrepris d'éclaircir la géographie du Mahâbharat, tâche qui est un véritable dig-vidjaya, dans lequel l'accompagnent les vœux, et l'attendent les applaudissements de tous les amis de la littérature indienne. [Voyez, pour Naraka, Maru et Prâgdjyôtich, Zeitschrift fur die Kunde des Morgenlandes, II Bandes, 1et Heft, Seite 25, 26.]

SLOKA 150.

### दिशं वैवस्वताङ्कितां

Le pays marqué par Vâivasvata.

Les habitants du Bengâle et des provinces supérieures de l'Inde appellent Kâla, noirs, les peuples du Karnate ou du sud, parce qu'ils sont d'une teinte sensiblement plus foncée qu'eux. Kalhana signale le rivage maritime par vana radji cymâlêna, « obscurci par des rangées de « forêts, » expression qui est presque la même que celle dont se sert Kalidasa (Raghuvansa, IV, sl. 34): tâlî-vâna-cyâmam « palmarum sylva nigra. »

#### SLOKA 153.

La marche de Lalitâditya n'est pas aussi bien détaillée qu'on le désirerait. Il paraîtrait que ce roi n'aurait pas toujours longé la mer, mais qu'il aurait plutôt traversé la partie supérieure de la péninsule, pour atteindre le Karnate, jusqu'où s'étendent des branches dépendantes de la grande chaîne des montagnes de Vindhya.

SLOKA 155.

#### कावेरीतीर्

La rivière de Kavèrî a sa source dans la chaîne de montagnes qui s'étendent le long de la mer Occidentale; elle traverse le Mâisour, Coïmbetore et le Karnate, et, après un cours de cent quarante lieues, se décharge dans la mer, par une multitude de bouches, dans le pays de Tandjore.

Nous avons déjà dit que Djahnu avait donné son nom à la Ganga (notes, liv. II, sl. 12). Ce grand richi était fils de Suhotra et de Kèçinî, de la race de Pururavas et d'Urvasî. Il eut pour épouse la vertueuse Kâvêrî, fille de Yuvanasva, laquelle, par suite d'une imprécation de son père, fut changée en une rivière qui devait posséder la moitié des vertus de la céleste Gangâ, et, pour cette raison, être appelée ardha Gangâ, « la moitié de la Gangâ. »

SLOKA 156.

On croit généralement que les serpents aiment le bois de sandal.

### चर्नतरुषु भुजंगा जलेषु कमलानि तत्र च ग्राहाः।

(Hitopadèça, p. 74, éd. de Bonn.)

Des serpents se trouvent sur les arbres de sandal ; des lotus avec des crocodiles dans les eaux.

Djayadeva dit, dans son poëme de Gitagovinda (p. 18, éd. de M. Lassen):

## निन्दित चन्दनिमनुकिर्णमनुविन्दित विदमधीरं। व्यालनिलयमिलनेन ग्लिमिव कलयित मलयसमीरं।

Elle se plaint du sandal; elle trouve que le rayon de la lune lui cause un grand tourment; elle croit que le vent de Malaya est comme du venin, à cause que les serpents aiment à fréquenter ces lieux.

Voyez aussi le Rhaguvansa, IV, sl. 48.

La meilleure espèce de sandal est produite dans les montagnes de Malaya, qui forment les ghates occidentaux de la péninsule. C'est bien le pays de Mayâlam ou Malabar, le long de la côte occidentale de la presqu'île que Lalitâditya traversa. On trouve dans la géographie de Ptolémée Aii, ou Aiorum regis: « C'est probablement le महित्य, ahidêça, la contrée des serpents, la côte de Malabar, ou le Malayâlam. Les serpents furent adorés comme les divinités du sol. » (Voyez Mac Kenzie Collections, t. Ier, p. LVIII.)

Au reste, on sait que les serpents aiment les arbres odorants. (Voyez Hérod. III, 107; Pline, Hist. nat. XII, 17.)

SLOKA 159.

## क्रमुकान् सप्र कोङ्गणान् सप्र

Sept Kramukâs et les sept Kôgkanâs.

J'ai déjà remarqué que «sept» est un des nombres sacrés que les Hindus aiment à employer dans leurs divisions et énumérations. C'est ainsi que le soleil a sept chevaux, comme il est dit dans le sloka dont il s'agit ici. D'après le Vayu-purana (chap. xlii), le dieu du jour conduit dix chevaux; ils sont blancs comme la lumière. Selon d'autres puranas, ils sont verts, probablement parce que le mot harita « vert » signifie aussi « soleil, lion, Vichnu. » Ces chevaux n'ont point d'oreilles : ils entendent au moyen de leurs yeux; c'est pourquoi ils sont nommés चन्न: अवः, tchakchuçravah, « dont les yeux sont des oreilles. » Comme ce mot a aussi la signification de « serpent, » les chevaux du soleil seraient des serpents, symboles du temps, de l'éternité : ce qui nous offre un rapprochement remarquable entre le soleil et le serpent, qui l'un et l'autre (voyez ma

note sur le sloka 27 du livre I<sup>er</sup>) sont désignés aussi par le mot de *Çura*, de la racine *chu* ou *su*, « pouvoir, engendrer, produire. »

« Les sept divisions du Konkan (je traduis textuellement M. Wilson, As. Res. XV, 47), ainsi que les sept Kramukas, sont quelque chose de « nouveau pour nous, quoique, par les voyages de deux Arabes et par « ceux que firent, dans les premiers temps, des aventuriers portugais et « hollandais, nous sachions que cette partie de la côte de Malabar était di- « visée entre un grand nombre de petits souverains. Les sept Konkanas « sont bien connus encore dans le Dekhan, et ils comprennent la totalité « du Paraçu Rama Kchetra, ou la majeure partie de la côte de Malabar; « ils sont appelés: Kêrata (Malabar), Tulunga ou Tuluva, Gova Râchtra « ou Goa, Kônkana propre, Karatcha, Varalatta et Barbara. Les sept Kra- « mukas, aurait-on pu conjecturer, se rapportent au terme de Kranga- « nore; mais le nom original de cette dernière province est, proprement « écrit, काउइल्क्नूं, Kôṇaggalar, et ces noms signifient peut-être quelques- « uns des groupes d'îles situées dans les parages de la côte de Malabar. »

SLOKA 160.

#### द्वाक

La ville de Dvâraka est célèbre dans l'histoire épique et mythologique de Krichna. Quand ce Dieu incarné eut été obligé, par suite de divers événements, de quitter sa ville de Mathurâ, dans le district du moderne Agra, il choisit pour le siége de son nouvel empire Dvâraka, dans le pays de Kuçasthalî, le Kutch moderne. Située sur une île, au fond du golfe de Kambay, et ouvrage divin de Viçvakarma, architecte des dieux, cette ville était une seconde Amravâtî, ou le nouveau séjour des immortels. Rien de ce que l'imagination des Hindus peut créer de riche, de magnifique et de délicieux, ne manque dans la description qu'ils font de cette ville. (Voyez Harivansa, lect. 111, 114, 145, 185, t. Ier, p. 477, 490; t. II, p. 93, 140; trad. de M. Langlois.)

Par suite de la corruption des Vichniens et des Andhakas (tribus de la race de Krichna), et en punition d'un outrage commis par quelquesuns d'eux envers les trois richis Viçvamitra, Kanva et Narada, il s'éleva entre eux une guerre intestine, dans laquelle, acharnés les uns contre les autres, ils s'entre-tuèrent et périrent au milieu de flots de sang.

Effrayé par plus d'un phénomène qui, au ciel et sur la terre, annonçait la destruction de Dvâraka, le faible reste de cette nation malheureuse abandonna la ville, qui disparut ensuite dans les flots de la mer On a cru reconnaître les effets d'un tremblement de terre.

Peu de temps avant cet événement, Balarama, le frère aîné de Krichna, qui s'était retiré dans les bois, quitta le monde; Krichna luimême, tué d'un coup de flèche, que le destin inévitable avait dirigée contre lui, suivit de près son frère, et retourna dans les cieux. Le Bhagavatá-parana, en célébrant la fin de sa carrière terrestre, dit (liv. XI, sect. 31, sl. 9):

## सौदामिन्या यथाकाशे यान्त्या क्त्वाभ्रमएउलं गतिर्नलक्ष्यते मर्त्येस्तथा कृष्णस्य देवतैः॥६॥

9. De même que la marche de la foudre, qui, ayant quitté le cercle des nues, traverse les airs, n'est pas aperçue par les hommes, ainsi celle de Krichna ne le fut point par les Dieux.

Le récit de cette grande catastrophe est contenu aussi dans le *Mâuçola* parva, ou dans le livre du Pilon, du *Mahâbhârat*; j'en citerai (sect v, sl. 6-12) la description de Dvâraka, déjà submergée:

षोउशस्त्रीसङ्खाणि वासुदेवपित्रहः।
तासामासीन्मङ्गन् नाटो दृष्ट्वेवार्जुनमागतं॥६॥
तास्तु दृष्ट्वेव कौर्व्यो वाष्पेणापिङ्तिच्चणः।
होनाः कृत्तेन पुत्रैष्ठ नाशकत् सो ऽभिवीच्चितं॥९॥
स तां वृत्तंधकजलां ह्यमीनां खोउुपां।
वादित्रख्वोषींघां वेश्मतीर्थमङ्गङ्कदां॥६॥
स्त्रश्चेवलसंघातां वज्रप्राकार्मालिनीं।
स्व्याश्चोतोजलावर्त्ता चत्वरस्तिमितङ्कदां॥६॥
रामकृत्तमङ्गयाहां द्वार्कां सितं तदा।
कालपाश्चयहां भीमां नदीं वैतर्णीिमव॥१०॥
ददर्श वासविधीमान् विहीन् वृष्ठिपुंगवैः।
गतित्रयं निरानदां पिक्चनीं शिशिरे यथा॥१॥

# तां रृष्ट्वा द्वार्कां पार्थस्ताम्च कृत्तस्य योषितः। सस्वनं वाष्पमुत्सृज्य निपपात महीतले॥१२॥

- 6. Seize mille femmes, épouses de Vasudêva, élevèrent leurs voix plaintives en voyant Ardjuna qui était arrivé.
- 7. Les ayant aperçues abandonnées de Krichna et de leurs fils, le rejeton de Kuru, les yeux obscurcis de larmes, ne pouvait pas lever ses regards.
- 8. Il vit couverte d'eau la ville des Krichniens et des Andhakas, où des poissons avaient remplacé les chevaux, des radeaux les voitures, le bruit du torrent le son des instruments musicaux, un vaste lac la maison sacrée du pèlerinage,
- 9. Un tas de plantes aquatiques les joyaux, et des lianes les murs de diamant. Dans les rues se roulaient des tourbillons de torrent, et sur les grandes routes, des lacs mobiles.
- 10. Il vit dominée par de grands crocodiles la demeure de Rama et de Krichna; Dvâraka devenue le séjour des rivières. Il vit un fleuve terrible, semblable à celui des enfers, amené par la chaîne du temps.
- 11. Le sage Vâsavi vit la ville abandonnée de ces illustres Trichniens, et leur félicité disparue comme la beauté d'une multitude de lotus qu'un froid rigoureux aurait détruite.
- 12. Voyant ainsi Dvâraka et les femmes de Krĭchna, alors ayant poussé des cris et fondu en larmes, le fils de Prithâ tomba par terre.

D'après le sloka du Râdjatarangini qui nous occupe, les ruines de Dvâraka auraient encore été visibles au temps de Lalitâditya, et auraient pu susciter les souvenirs religieux de ses soldats. Prétendre que la ville existait encore, ce serait nous mettre dans un embarras inextricable de chronologie. Au reste, Dvâraka existe encore pour les Hindus, qui confondent facilement l'ancien avec le nouveau. Nous savons que, parmi des hommes avides de superstition, tout lieu, tout objet sacré qui a disparu est facilement remplacé par un autre. Quoique l'ancienne Dvâraka ne soit plus, quinze mille pèlerins au moins par an attestent qu'il existe aujourd'hui une ville sainte de Dvâraka, de plus de dix mille habitants, et un temple révéré, qui sont situés à l'extrémité sud-ouest de la péninsule de Guzerat (lat. N. 22° 21'; long. E. de Greenwich 69° 15'; voyez Hamilton's Indian gazeteer).

J'ajouterai que, selon le Dabistan (dans le chapitre sur les Sipâsiens),

¹ Selon le Bhagavata-purana (liv. x1, sect. 31, sl. 23), la mer, en couvrant dans un instant toute la ville, respecta la demeure de Krichna, qui resta libre; c'est peut-être celle-là dont la vue donna tant de satisfaction aux soldats de Lalitâditya.

il exista jadis un temple de Saturne (fils du soleil, d'après les Indiens) à Dvarka (Dvâraka), ainsi qu'à Kaya (près de Patna), et à Mathra (Mathura). L'auteur dérive ce dernier nom de mahâttaran, « grands, » parce que des grands fréquentaient beaucoup ce temple qui donna son nom à toute la ville.

SLOKA 161.

### विन्धाद्धिः

J'ai déjà rappelé la légende selon laquelle les montagnes de Vindhya furent arrêtées dans leur accroissement ambitieux, qui a rendu leur orgueil proverbial. D'après une autre version, Vindhya se prosterna devant le muni Agastya, qui lui ordonna de rester dans cette position (As. Res. t. XIV, p. 397).

#### SLOKA 164.

La comparaison que Kalhana fait de Lalitâditya avec le dieu Indra ne manque pas de grandeur, et a pour nous le mérite de la nouveauté. L'un combattait des rois redoutables, qui avaient pour défense les montagnes mêmes qu'ils habitaient; l'autre saisit et coupa les ailes des montagnes mêmes qu'ils habitaient; l'autre saisit et coupa les ailes des montagnes mêmes qu'ils habitaient.

tagnes qui volaient.

J'ai déjà mentionné (notes du liv. Ier, sl. 92) cette légende mythologique. L'acte de couper les montagnes n'est pas attribué à Indra seul. Selon le récit du Mahâbhârat, lorsque les Suras et les Asuras, après avoir baratté l'Océan ensemble, se désunirent dans le partage de l'amrita qu'ils s'étaient procuré par leurs communs efforts; et lorsque, dans la guerre qui s'ensuivit, les Asuras jetèrent des montagnes sur les Suras, ce fut Nara, dieu distinct dans cette occasion de Vichnu, qui fendit, au moyen de ses flèches dorées, les montagnes, et mit les Dâityas en fuite.

On se rappellera que, dans la Théogonie d'Hésiode (v. 707-709), les géants Kottos, Briarée et Gygès jetèrent trois cents rochers en même temps sur leurs adversaires, les Titans. Homère, et après lui Virgile et Ovide, représentent les géants jetant le mont Ossa sur Pélion, et Olympe sur Ossa (le premier donne à Pélion l'épithète de εἰνοσίφυλλον, le second, à l'Olympe, celle de frondosus). Claudien, dans son fragment sur la guerre des géants, leur fait arracher des îles entières pour les jeter sur les dieux. Enfin dans le Paradis perdu de Milton (liv. VI, v. 643-647),

le séraphin Raphaël raconte au premier homme le combat des anges et des diables, et dit qu'après que ces derniers eurent inventé et employé l'artillerie, les anges, pour arrêter la destruction que causaient les nouvelles armes à feu,

Light as the lightening glimpse they ran, they flew; From their foundations loos'ning to and fro
They pluck'd the seated hills with all their load,
Rocks, waters, wood, and by the shaggy tops
Uplifting bore them in their hands.

Trad. de Delille, t. V des OEuvres, p. 437.

Il serait très-intéressant, mais hors de place ici, de comparer ces récits avec celui du Mahâbhârat (Adhiparva, astîkâmrĭtamantha parva, sl. 1168, etc. t. I, p. 43, éd. de Calc.). Quoiqu'on puisse, avec raison, croire ce dernier poëme plus ancien que les ouvrages d'Homère et d'Hésiode, il serait trop aventureux de supposer qu'il a été connu de ces poëtes. Disons, cependant, que la même mythologie, qui n'est que poésie, a, dans les temps les plus reculés, dominé dans l'Orient et dans l'Occident. On me permettra de citer textuellement quatre slokas du récit indien:

तथा उसुरा गिरिभिरहीनचेतसो मुद्धर्मुद्धः सुरगणमर्द्यंस्तदा।
महाबला विगलितमेववर्चसः सङ्ख्रशो गगनमभिप्रपयत ॥१९६२॥
ग्रथाम्बराद्भयजननाः प्रपेदिरे सपादपा वङ्गविधमेवरुपिणः।
महाद्भः परिगलिताग्रसानवः पर्स्पारं द्रुतमभिङ्त्य सस्वनाः ॥१९६३॥
ततो मही प्रविचलिता सकानना महाद्रिपातभिङ्ता समन्ततः।
पर्स्पारं भृशमभिगर्जतां मुद्धरणाजिरे भृशमभिसंप्रवर्त्तिते ॥१९६४॥
नरस्ततो वर्ष्कनकाग्रभूषणैर्महेषुभिर्गगनपथं समावृणोत्

# विदास्यन् गिरिशिखराणि पत्रिभिर्मक्षभयेऽ सुरगणवियके तदा ॥

1182. Les Asuras, alors, d'un courage indomptable et d'une grande force, écrasèrent sans cesse les troupes des Suras au moyen des montagnes qui, par milliers jetées jusqu'au ciel, retombaient semblables aux nues enflammées.

1183. Ainsi se précipitaient du firmament, avec leurs arbres et leurs plaines pierreuses, une multitude d'énormes monts qui, sous mille formes de nuages, s'entre-choquant rapidement avec fracas dans leur chute, répandaient de la terreur;

1184. Et sous les coups de ces massives montagnes qui, tombant partout et se heurtant violemment l'une contre l'autre, faisaient éclater le tonnerre à chaque instant, la terre ébranlée avec ses forêts se remua violemment.

1185. Alors Nara couvrit la route du ciel de ses flèches puissantes, dont les pointes étaient ornées d'or éclatant, en fendant, au moyen de ces armes ailées, les sommets des montagnes, tandis qu'une grande terreur s'emparait de la troupe

des Asuras.

SLOKA 165.

### काम्बोजाना वाजिशाला

Lalitâditya ayant quitté Dvaraka, dans le golfe de Kambay, traversa les montagnes de Vindhya pour aller à Avanti (l'Oudjâin des modernes); et en se dirigeant ensuite vers le nord-ouest, il atteignit Kambodja, que Wilford désigne comme l'ancienne Arachosie (As. Res. t. VIII, p. 336), et qui lui paraît actuellement Gazni ou Kaboul (As. Res. t. XI, pag. 64). En effet, un passage de Pline (VI, 21) met cette contrée au delà, ou à l'ouest de l'Indus.

C'est bien dans cette direction que le Raghavansa (IV, 69, 70) place les Kambodgas parmi les cavaliers de l'Occident. Ils auraient pu être, comme le suggère M. Lassen (Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, II, 2, Seite 56), les anciens habitants du Hindu Kôh, les Kafirs actuels, qui, selon le témoignage d'Elphinstone, s'appellent eux-mêmes Kamoze ou Kamoge. Dans l'impossibilité de préciser la demeure de ces peuples, je ne crois pas me tromper beaucoup en les plaçant, par rapport à Kaçmir, dans la direction de Bokhâra, au nord-ouest de l'Indus. La mention particulière que le sloka 165 du Radjatarangini et le passage cité du Raghavansa font des chevaux de ce pays s'accorde avec le renseignement que nous fournissent les Grecs, en désignant sous le nom d'Aspasiens (du mot persan asp, cheval) les habitants de la rive occidentale de l'Indus. Encore aujourd'hui, dit M. Wilson (As. Res. t. XV,

p. 48), les pays situés entre la Perse et l'Inde nourrissent une très-grande et très-forte race de chevaux. C'est là que se placent les Arimaspes de Diodore, les Zariaspes de Pline, les Ayriaspes d'Arrien et de Quinte-Curce (les chevaux de l'Aria).

SLOKA 166.

### भू:बाराः शिवरश्रेणी

Le manuscrit de la société asiatique de Calcutta porte मु:ल्स: avec le premier a bref; mais dans le sloka 246 de ce même livre on trouve écrit de même भू:ल्स्ट्रेजानीतो. «amené du pays de Bûhkhara»: ce qui ne permet pas de douter qu'il ne s'agisse d'un pays qui semblerait correspondre au persan Bokhâra, ou la Boucharie.

Le récit de notre historien est d'ailleurs incomplet et confus en même temps, et nous devons croire qu'il y a une lacune dans le texte. Pour gagner les hauteurs indiquées, il faudrait que Lalitâditya eût traversé le Pendjab et la chaîne des monts Paropamises. La rencontre des Kinnaras est l'indice des montagnes du nord, leur séjour ordinaire. J'ai supposé, dans ma note sur le sloka 197 du livre I<sup>er</sup>, que les Kinnaras pouvaient être des montagnards de l'Inde septentrionale; le sloka qui nous occupe semble le confirmer.

M. Lassen ayant observé (Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, II Bandes, 1 Heft, S. 61) qu'il n'avait rencontré nulle part les Kinnaras comme choristes à la cour de Kuvèra, « charge à laquelle, ajoute-t-il, leur « tête de cheval leur donnait difficilement un droit originaire », je saisis cette occasion pour faire remarquer que, dans le même sloka 197 du livre I<sup>st</sup>, auquel je viens de renvoyer, il est dit: « que le roi Vibhîchana « a été chanté par les Kinnaras. » De plus, voyez Raghavansa, ch. 1v, sl. 78. Enfin je transcrirai une partie du sloka 58 du Mêghaduta, pour prouver que leurs femmes chantent:

## संर्त्ताभिस्त्रिपुर्विजयो गीयते किन्नरीभिः।

Les femmes aimables des Kinnaras chantent le vainqueur de l'Asura Tripura (Çiva).

SLOKA 167.

#### वृणात्तरं

Ghuṇakcharam.

Ce mot signifie les sections ou lignes en zigzag creusées, en guise de

caractères, dans du bois, par des insectes appelés ghuna. C'est pourquoi on appelle proverbialement caractères ghuna un ouvrage accidentel qui a l'air d'un produit de l'art. C'est ainsi qu'on lit dans le Ratnavali, livre de médecine:

# म्रवैय जीविना सिद्धिः स्याद् घुणाचा्वत् क्वचित्

Une cure opérée sur les vivants par un ignorant peut avoir lieu quelquefois, de même que l'écriture des insectes.

SLOKA 168.

## भौट्टानां वक्रे

M. Wilson cite le voyage des Lamas, en 1712, ainsi que MM. Moorcroft, Hamilton et Fraser, pour montrer qu'on pourrait avec raison appliquer le nom des Bâuțias aux montagnards qui habitent le côté septentrional de l'Himâlaya. (As. Res. XV, 48.) Si cependant, comme il le remarque (ibid.), Kalhana a eu l'intention d'amener Lalitâditya dans le Boutan propre, ce roi aurait, à l'est du Kaçmîr, atteint un pays qui, situé en grande partie entre le 27° et le 28° degré de latitude septentrionale, est, au nord, séparé du Tibet par l'Himâlaya, et dont les frontières sont: au sud, la province du Bengale; à l'est, une région inconnue située au nord d'Assam; et à l'ouest, la contrée de Kyrant, soumise au Nepal (Hamilton, E. Ind. Gazeteer, art. Bootan). M. Lassen croit que Bâuția pourrait être Ladakh. (Voyez Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, II, 1, 5. 29.)

ग्रासधिज्योति

Le mot âuchadhi ou âuchadha signifie herbe médicinale, et aussi métal. Nilakantha, scoliaste du Mahâbhârat, dit que l'herbe principale pour laquelle la Terre a été traite en faveur du mont Himavat était ज्योतिकाता djyôtichmata, une plante lumineuse.

Les poëtes Hindus en font fréquemment mention; ainsi Kalidasa, dans son chant intitulé: Umôtpati, la naissance de Umâ, dit:

# वनेचर्णां वनितासखानां द्रीगृहोत्सङ्गनिषत्तभासः। भवन्ति यत्रीषथयो रजन्यामतैलपूराः सुरतप्रदीपाः॥ १०॥

10. Là (dans l'Himâlaya), les herbes dont la lumière s'attache aux flancs de la demeure que forment les cavernes, servent de lampes pendant la nuit, sans être remplies d'huile *pour éclairer* les amoureux plaisirs des habitants des forêts qui sont amis de leurs femmes.

Selon l'Âgama ou le Tantra des Hindus, le soleil, avant de se coucher, dépose sa lumière et une force salutaire pour la nuit dans certaines herbes annuelles. (Voy. le Commentaire du principal Mill sur les slokas 2 et 10 du chant cité dans le Journ. of the As. Soc. of Bengale, july 1833, p. 333 et 338.)

Dans ce même chant, sl. 30, Kalidasa dit « que les sciences ont pris « possession de Umâ, comme les plantes lumineuses, pendant la nuit, « s'approprient la lumière. »

SLOKA 169.

# ढरदो

Voyez mon Esquisse géographique du Kaçmîr. Les Daradas embrassaient les frontières du Kaçmîr dans un cercle plus ou moins étendu, à l'ouest, au nord et au sud.

SLOKA 171.

## प्राग्ड्योतिषपुर

Voyez mes notes sur les slokas 147-150 du livre II. Selon M. Lassen (loco citato), ce pays serait situé dans le Tibet occidental; ce qui s'accorderait avec un passage du Raghavansa (IV, 31), et paraît d'autant plus probable que l'aguru, l'agallochum, ou le sombre aloës, mentionné dans le sloka 171 du livre IV du Râdjataranginî et dans le passage cité du Raghavansa, pourrait bien être, selon la suggestion ingénieuse de M. Lassen, la gomme noire et odorante qui se trouvait parmi les présents que les Tibétains envoyèrent aux empereurs de Chine. Le Mahâbhârat (II, Sabhaparva, sl. 1268, tom. Ier, pag. 354, éd. de Calc.) place vaguement à l'ouest de l'Inde un roi de Prâgdjoticha appelé Bhagadatta.

#### SLOKAS 172, 173.

Privé de tout renseignement géographique au sujet du désert de sable dont il est fait mention dans le sloka 172, je me trouve réduit à supposer qu'il s'agit ici d'une partie du désert de Kobi, qui s'étendait, selon les anciens géographes occidentaux, le long des montagnes habi-

tées par les Dardai, les Daradas du Râdjataranginî. Ce désert de Kobi étant voisin du Tibet, où domine la polyandrie, je suis porté à croire, avec M. Wilson, que le royaume de femmes, qui fut conquis par Lalitâditya, répondait au Tibet plutôt qu'au Nepal, où les femmes ont aussi plusieurs maris.

SLOKA 175.

## उत्तराकुखो

Uttarâkuravo.

Le nom d'Uttarâkuru appartient à la géographie mythique des Hindus. On trouve dans les Vêdas (voyez As. Res. t. VIII, p. 398): «Les pays « d'Uttara Kuru et d'Uttara Madras, au nord de l'Himalâya. » Dans le Ramayana, Uttara Kuru est, aux dernières limites du nord, une demeure des saints, une demeure de béatitude. Dans le Mahâbhârat, ce même pays est placé au nord, comme l'un des quatre mondes de la géographie indienne. Quoiqu'il soit ainsi mentionné parmi les régions mythiques et fabuleuses des âges reculés, il est une de celles qui ont une existence réelle dans les temps postérieurs: il est vrai que les Hindus ont de la peine à renoncer à leur géographie sacrée, et ne laissent jamais de mêler à leur récit, même historique, quelques notions fabuleuses. (Voyez sur ce sujet une excellente dissertation par M. Lassen, Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, II Band, 1 Heft, Seite 62, etc.)

On reconnaît le nom d'Uttara Kuru dans celui d'Ottorokorra, que Ptolémée (VI, 16) donne à des montagnes, à un peuple et à une ville; c'est une partie de sa Sérique; ce pays serait donc placé au nord-est du Kachgar. C'est dans la même situation qu'Ammien Marcellin place la montagne d'Opurocorra. Il n'est pas cependant impossible, dit M. Wilson (As. Res. XV, p. 51), que l'auteur du Râdjataranginî ait voulu désigner la partie septentrionale d'Assam appelée Uttaracora, Uttara-

cola ou Uttarakul.

SLOKA 176.

# भिन्नभामाित्तिकापूर्णपाणिः

L'image des lions déchirant les éléphants qui portent des joyaux (voyez mes notes sur le livre III, sl. 1) est un des lieux communs de la poésie indienne. Aussi me bornerai-je à invoquer Kalidasa, dans le poème déjà cité, où il est dit:

## पढं तुषास्मुतिथीतर्स्तं यस्मिन्नरृष्ट्वापि स्तिद्विपानां । विद्वित मार्गे नव्नस्थमुक्तेर्मुक्ताफलैः केशरिणां किराताः॥६॥

6. Les chasseurs l'connaissent les vestiges des lions par les perles qui sont tombées des cavités de leurs griffes quand ils tuaient les éléphants, quoique la trace de leur sang n'y soit pas visible, ayant été lavée par les ruisseaux de la gelée liquéfiée.

SLOKA 177.

### जालन्धरं लोहरं च

Nous trouvons dans le lexique de Hématchandra: ज्ञास्त्र-श्राहिमानी: स्यु: « Djalandhara est Trigarta ». J'ai déjà fait remarquer d'après le Dictionnaire de M. Wilson (voy. mes notes sur le liv. III, sl. 100), que le Trigarta peut se prendre pour une partie du Lahore, et dans ce sloka nous voyons ce dernier joint à Djalandhara. Ces trois noms indiquent donc, sinon la même contrée, au moins des contrées voisines, ou des parties du même pays, situées entre le Setledje et les rives supérieures du Biah et du Ravi. L'ancien nom de Djâlandharam paraît s'être conservé presque en entier dans le nom moderne de Jallindhar, qui s'applique au pays compris entre le Setledje et le Biah. D'après un autre lexique des Hindus, Trigarta fut jadis occupé par les Bâhikas, habitants du Pantchanada. Pline, dans son énumération des peuples qui occupaient la Pentopotamie, semble, par les Geretæ, avoir désigné les habitants du Trigarta, dont le nom dérive de जि राग « trois, » et de जि व्याग garta « caverne ». (Voy. Pentapotamia Lassen. pag. 32 et 52).

Le nom de Djalandhara mérite aussi quelque attention à cause de la mention qui en est faite dans l'histoire des Mongols orientaux. J'y reviendrai dans ma dissertation sur les synchronismes (t. II).

SLOKA 179.

#### पश्चाद्वाट्ट

Faisant régir paçtchad bâhûn par dadhate du second demi-sloka, j'ai traduit ainsi : «Les Turuchkas tiennent par ses ordres les bras en arrière. » Hésitant d'abord à adopter cette traduction, j'ai cru pouvoir, au sujet du

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J'ai traduit kirátáh par «chasseurs; » mais ce nom désigne aussi un ancien peuple montagnard qui habite au nord-ouest et à l'est du Kaçmir. J'en ferai mention dans mon Esquisse géographique et ethnographique, t. II.

fait qu'elle énonçait, me rassurer par le passage suivant de Lucien (Πλοΐον η ευχαι, « le navire ou les νœυχ»): Ὑποκύ μας ες τὸ περσικόν, προσκυνῶ σε περιαγὼν ες τουπίσω τὼ χεῖρε. « M'étant prosterné, d'après la coutume « des Perses, je te rends hommage en portant mes bras en arrière. » Lalitâditya aurait donc assujetti les Turuchkas à un usage que les Perses observaient du temps de Lucien, vers la fin du 1er siècle de notre ère, six siècles avant ce roi kaçmîrien.

#### तुरुक्ता

Si ce nom de Turuchka désigne les mêmes peuples dont trois rois ont été mentionnés dans le livre I, sl. 168, 170, ce sont des Tartares. Mais comme dans le temps de Lalitâditya, de l'an 695 à 732 de notre ère, les Mahométans commençaient à s'engager dans des relations hostiles avec les Hindus, M. Wilson croit que ces Turuchkas pourraient être des Musulmans, qui, en effet, rasent le centre de leur tête, à peu près comme il est dit que les Turuchkas le firent par ordre de Lalitâditya. Cette dernière assertion n'est pas moins contestable que celle qui concerne les habitants du sud; ceux-ci portent bien encore aujourd'hui des habits longs, avec un bout de toile plissée, qui pend par devant entre leurs jambes; mais probablement ils se vêtaient de même avant ce temps, et toujours sans une ordonnance de Lalitâditya.

Le récit du traitement que ce roi fait essuyer aux peuples qu'il avait vaincus nous paraît avoir été suggéré par le Vichnu-purâna (liv. IV, sect. 3), et par le Harivansa (lect. 14, p. 68, trad. de M. Langlois), où

un acte semblable est attribué à Sagara, fils de Vâhu.

J'ai déjà eu occasion, dans mes notes sur le livre III, sl. 170, de faire mention de ce héros, en rapportant la légende de Aurva. Instruit par ce Richi dans l'art des armes à feu, il vengea son père des ennemis qui l'avaient tué. Le récit du Vichnu-purâna, qui est d'une grande importance historique et de peu d'étendue, peut être cité ici textuellement:

ततः पितृराज्यहरणामर्षितो हैस्यतालजंघाि बथाय प्रतिशामक-रोत्॥ प्रायशः च हैस्यान् जघान ॥ शकयवनकांबोजपार्हपङ्का ह्न्यमानास्तत्कुलगुरु विशिष्ठं शर्णं ययुः॥१६॥ अथैतान् विशिष्ठो जीवन् मृतकान् कृत्वा सगरमाङ्॥वस वसालमेभिरतिजीवन्मृतकै- रनुसृतै: ॥ १६॥ एते च मयैव त्वत्पतिज्ञापित्पालनाय निज्ञधर्म दिज्ञसंगपित्यागं कारिता: ॥ २०॥ स तथेति तद्गुरुवचनमिनन्द्य तेषां वेषान्यत्वमकार्यत ॥ यवनान् मुंडितिशिर्सो ऽईं मुंडान् शकान् प्रलंबकेशान् पारदान् पद्भवां श्र शम्भुधरान् नि:स्वाध्यायवष्ठद्र कारान् एतानन्यां श्र चित्रयां श्रक्तां स्व निचधर्म परित्यागात् वात्राणेश्च परित्याना सेच्छतां ययः

- 18. Ne pouvant supporter l'enlèvement de l'empire paternel, il fit vœu de détruire les Hâihayas, les Tâladjanghas et autres. Avant tout il tua les Hâihayas, mais les Çakas, les Yavanas, les Kambodjas, les Paradas et les Pahlavas, qui allaient être détruits, se réfugièrent, pour obtenir protection, auprès de Vaçichta, chef de la race.
- 19. Après que Vaçichta eut rendu les morts à la vie, il dit à Sagara: «Mon « fils, mon fils, c'en est assez pour ceux-ci; ils ne sont que des cadavres qui « n'ont qu'un faible reste de vie.
- 20. «Pour favoriser l'accomplissement de ton vœu, je les ai déjà fait sortir de «leur caste, et séparés de la communauté des Brahmanes.»
- 21. Sagara, respectant la parole du Guru, se désista; mais il leur donna un autre vêtement et une autre apparence. Il fit raser toute la tête aux Yavanas, et la moitié du sommet aux Sakas; il obligea les Paradas à porter des cheveux longs, et les Pahlavas à se laisser croître la barbe. Il leur défendit les prières des Vêdas à voix basse et les invocations religieuses, et les rendit autres que les Kchatriyas. Ceux-ci, pour avoir renoncé aux coutumes de leur caste, furent tous abandonnés par les Brahmaues, et se joignirent aux Mletch-tchhas.

SLOKA 184.

### फलपुरं

Phalapuram est la ville de Chahabaddinpour de l'Ayîn Akbary, t. II, p. 134.

SLOKA 185.

#### खं

ll s'agit ici de l'aimant, qui est aussi appelé गणि, mani, et म्रयस्कान्त, ayaskânta, « époux du fer. » Le cercueil de Mahomet est, dit-on, suspendu à la Mecque à l'aide de deux aimants, de la même manière que le fut,

selon Kalhana, l'image de l'homme-lion dans le royaume des femmes. Athanase Kircher (Magnes, sive de arte magnetica, etc. cap. v, pag. 18; Coloniæ-Agrippinæ, 1643) a tâché d'établir que les Hébreux, les Égyptiens, les Chaldéens et les Perses connaissaient la propriété que possède l'aimant d'attirer le fer, et en avaient tiré parti pour la confection de divers ouvrages d'art. Cet auteur cite Glycas (lib. IV) qui dit: Plurimos lapides magnetes in templo Serapidis ferreæ solis figuræ ita fuisse oppositos, ut a quatuor partibus pari vi attractam in medio suspenderent.

SLOKA 194.

### पहिलासप्रं

Parihâsapuram est mentionné sous le nom corrompu de Parrispour dans l'Ayîn Akbary (t. II, p. 159, trad. Gladwin). Elle se trouve maintenant en ruines dans le voisinage et à l'ouest de la ville moderne de Çrinagar. D'après le livre cité, il y existait un temple d'idolâtrie d'une grande hauteur, qui fut détruit par Secander. Rafi-Addin, aussi, convertit la colonne de Garuda (sl. 199) en des minarets d'un temple. Les fragments de cette colonne se voyaient encore au temps de Mahomed Azim, auteur du Wakiat-i Kachmir, en 1727 de notre ère (Wilson, As. Res. XV, 49). Parihasapour et Phalampour étaient situées dans la plaine, entre les deux lacs principaux du pays, à l'ouest de Çrinagar.

SLOKA 197.

### महावराहः

Une des principales incarnations de Vichnu eut lieu sous la forme d'un sanglier qui, au moyen de ses défenses, souleva la terre submergée dans l'eau.

sloka 198.

## गोवईनधरो

Govarddhana est une montagne élevée près de Mathura, à peu de distance de Vrindâvana, bois délicieux sur les bords de la Yamunâ, scène de la vie pastorale et des amours de Krichna. Dans un affreux orage qui, accompagné d'éclairs et de coups de tonnerre, semblait menacer le monde d'une destruction totale, le dieu-homme souleva cette montagne

pour en faire un immense abri aux bergers et à leurs troupeaux. Peutêtre les abrita-t-il dans quelque caverne spacieuse de cette montagne. Cette légende fait partie de l'histoire de Krichna, sujet inépuisable de dévotion et de délices pour les Hindus, nulle part mieux traité que dans le Bhagavata-purana (voyez aussi le Harivansa, lect. 64 et 67, trad. de M. Langlois, t. I<sup>er</sup>, p. 283, 313).

SLOKA 200.

### वृहिज्जिनै:

Les *Djinas* sont des saints de la religion des Bâuddhas, ou de celle des Jâinas, qui sont confondus toujours par Kalhana, et souvent par d'autres écrivains. On compte vingt-quatre Djinas.

SLOKA 201.

#### तोल

Tôla est un poids d'or ou d'argent, égal en grammes à 11.662, ou à 105 grains de Troy, sorte de livre de 12 onces; 32,000 tôlas font une livre de Troy. La statue aurait donc pesé 979,608 kilogrammes, ou 2625 livres de Troy. (Voyez, sur les poids européens et hindus, Journ. of the As. Soc. of Bengal, n° 28, april 1834, p. 65; et Prinsep's useful Tables, part. I, p. 69.)

SLOKA 202.

#### पलाना

Le pala est un poids d'or ou d'argent qui a différentes valeurs, parmi lesquelles je prendrai celle qu'on exprime, soit par 4, soit par 8 tôlas. (Wilson's Dict.) Le Pala vaudrait donc ou 46.648 ou 93.296 grammes (voyez la note précédente). La statue aurait donc pesé ou 3918.432 ou 7836.864 kilogrammes, mesure française.

SLOKA 203.

#### प्रस्थ

Le prastha est égal à 4 kudavâs, कुउना: (dont chacun équivant à 12 prakritis ou poignées), ou à 48 jointées, mesure trop peu précise pour entrer comme élément dans un calcul d'évaluation.

SLOKA 219.

#### कपित्यानि

Le kapittha est la pomme des bois, ou la pomme éléphant, feronia elephantum. Son nom dérive de कपि, singe, et स्था, demeurer, demeure de singes.

SLOKA 238.

### विगाहसे

Le verbe ताह, baratter, agiter, mouvoir, avec la proposition वि et स्व, a la signification de baigner, faire des ablutions. Je l'ai traduit plus vaguement.

SLOKA 237.

Nous voyons ici le pouvoir d'Indra soumis à un mortel, et je rappellerai à ce sujet qué ce dieu n'est que le roi des dieux inférieurs, qu'il est amovible au bout de cent ans divins, qu'il peut être dépossédé de son trône par quiconque aura fait cent fois le grand sacrifice du cheval, açvamêdha, ou qui aura pratiqué, pendant une longue période, une étonnante austérité de dévotion; et que même plusieurs fois il a perdu et regagné son autorité. On peut en voir un exemple dans la 28° lect. du Harivansa, trad. de M. Langlois, t. I°, p. 125. Nous ajouterons qu'à la moitié de la hauteur du mont Sumeru, dans la suite de six cieux superposés les uns aux autres, lesquels constituent le monde des désirs, Indra occupe le second ciel, avec trente-deux personnages qui se sont comme lui, par leurs vertus, élevés de la condition humaine à celle des dêvas ou divinités (voyez l'Essai sur la Cosmographie et la Cosmogonie des Buddhistes, d'après les auteurs chinois, par M. Abel-Rémusat).

Enfin, parmi les cent slokas déjà cités (le canti catakam), en voici un dans lequel ce dieu est assujetti au sort de tous les êtres terrestres:

इन्स्र्याशुचि श्रूकास्य च सुखेदुः व नास्यन्तरं स्वेच्छाकल्पनया तयोः खलु सुधा विष्ठाच काम्याशनं। स्माचाशुचि श्रूकरी च परमप्रेमास्पदं मृत्युतः संत्रासो ऽपि समः स्वकर्मगतिभिश्चान्योऽन्य भावः समः॥ ३६॥

(É dit. du Rádja Kali Krichna, 1831, p. 65.

Il n'y a pas de différence entre les jouissances et les peines d'Indra et celles de l'impur sanglier. Quoique, pour satisfaire son désir, chacun prenne l'aliment qui lui est agréable, l'un du nectar, l'autre de l'ordure; quoique l'un se réjouisse avec Râmbhâ, la nymphe du ciel, et l'autre avec une compagne impure de sa race; cependant celui-ci et le suprême Indra sont également sujets à la mort et à la terreur, et leur condition se détermine également par la marche de leurs propres actions.

#### SLOKA 278.

Nous trouvons un trait semblable à celui qui est rapporté ici dans Hérodote (III, 154), dans l'Histoire de Justin (liv. I<sup>er</sup>, ch. x), et dans les Stratagèmes de Polyaine (c. xxvII). Darius assiégeait depuis longtemps Babylone; Zopyre, un de ses satrapes, se fait mutiler et entre, comme transfuge, dans la ville, où, après avoir accusé son maître de la cruauté dont il porte les preuves, il gagne la confiance des Babyloniens au point d'être placé à leur tête; plus heureux que le ministre fidèle du roi de Sindhu dans le Râdjatarangini, il profite de cette confiance pour ouvrir la ville à son roi.

Un désert de sable entoure la province de Sindy à l'est, et s'étend, à commencer du Kutch, jusqu'aux frontières du Moultan, dans un espace de 183 lieues en longueur, et de 33 ou 50 en largeur. C'est le désert de sable qui, dans Hérodote, forme la limite orientale de l'Inde. Il s'y trouve plusieurs oasis, comme dans le désert de Libye (voyez Memoir of a map of Hindoostan, by J. Rennel, p. 183); et ce fut probablement là que se passa l'événement dont il s'agit.

SLOKA 300.

## वैदूर्य

Vâidârya est la pierre précieuse que nous appelons le lapis-lazuli. D'après la fable, le Vâidûrya fut produit au cri épouvantable d'un géant, fils de Diti; et depuis ce temps, lorsque, pendant la saison pluvieuse (juillet et août), les nuages grondent en imitant le cri de ce démon, de belles pierres de cette espèce et resplendissant de plusieurs couleurs jaillissent de la terre. La mine où on les trouve existe dans le mont Vidûra, qui, comme je l'ai déjà fait remarquer, est pris, par quelquesuns, pour la montagne de Rohana, dans l'île de Ceylan.

Les poëtes hindus ont coutume de comparer au Vâidûrya les choses

qu'ils veulent présenter comme merveilleuses : ainsi Kalidasa dit-il d'Uma, fille de Himavat et de Mèna (Umôtpatti, sl. 24) :

# तया दुक्त्रिता सुतरां सिवत्री स्फुर्त्प्रभामाएउलया चकासे। विद्राभूमिर्नवमेचशन्द्रादुद्रित्तया ख्रिशलाक्येव॥२४॥

24. La mère resplendissait du haut éclat de cette fille qui ressemblait à un cercle de splendeur mobile; de même qu'une mine de Vidura, au bruit d'un nuage nouveau, reçoit un brillant éclat du javelot de pierre précieuse qui en jaillit.

Voyez, sur ce sloka, la note du principal Mill, dans le Journ. of the As. Soc. of Bengal, july 1833, p. 352, 353.

SLOKA 323.

### गाउपार्थिवं

M. Wilson a déjà fait remarquer (As. Res. t. XV, p. 51) la grande obscurité qui se trouve dans le récit de ce combat entre les Kaçmîriens et des pèlerins qui vinrent faire leurs dévotions à la déesse Sâradâ. Cet événement est encore moins clair, quand on prend le pays de Gauda pour le district de Gâur, partie centrale du Bengale, qui s'étend de Bang à Bhuvanêçvara, dans l'Orissa, où l'on voit encore les ruines de l'ancienne capitale du même nom sur un espace très-étendu. (Wils. Dict.) Mais j'ai déjà eu occasion d'observer d'après Wilford (voyez ma note précédente sur le sl. 148 de ce même livre), que Gauda peut de même signifier Malva, pays qui est plus voisin de Kaçmîr que l'autre; et qui, sous le règne du puissant Lalitâditya, pouvait appartenir, ou au moins payer tribut à l'empire de Kaçmîr, ce qui, dans ce cas, devait faciliter la communication entre les deux pays, ainsi que l'entrée des pèlerins de Malva, dans la ville de Lalitâditya.

Au reste la Géographie de Ptolémée, en constatant la grande étentendue qu'avait l'empire de Kaçmîr au 11° siècle de notre ère (voyez mon Esquisse géographique, t. II, p. 306, 307), semble prêter un appui à cette supposition, en tant que rien n'indique une décadence du Kaçmîr avant le 11° siècle. (Voyez plus loin, ma note sur le sl. 421 de ce livre.)

Des auteurs mahométans accusent Lalitâditya d'un assassinat qu'il aurait commis secrètement sur la personne de Goçala, roi de Gauda, après l'avoir publiquement invité à venir dans son pays. M. Wilson

(loc. cit.) ne trouve pas impossible que l'événement rapporté dans cet endroit du Radjatarangini ait quelque connexion avec le fait qui est mentionné dans l'ouvrage intitulé Çagkarâtcharya digvidjaya, « la Con- « quête des régions que fit Çagkarâtcharya », où il est dit que ce réformateur religieux visita Kaçmîr (selon M. Windichman, avant l'an 750 de notre ère; ce qui serait sous le règne de Lalitâditya, en 695-732) et qu'il se plaça par force dans le temple de Sarasvatî, sur le siége destiné au plus savant.

SLOKA 338.

## नैर्ऋतै:

Voyez, sur les Náiritas, les notes sur le liv. II, sl. 150.

SLOKA 345.

## चार्वाकाणां

Je ne puis que signaler ici l'obscurité de la comparaison que l'auteur fait des esprits forts avec les gouverneurs; peut-être est ce un jeu de mots avec Paraloka, qui signifierait « un autre monde » et « un autre pays. »

SLOKA 367.

# ग्रार्वाणक

Âryânaka répond très-bien aux noms d'Arie, d'Ariane, et d'Arianie, mentionnés par les anciens géographes occidentaux. L'Arie, au sud-est de la mer Caspienne et de la Médie, dont elle était séparée par la Parthiène, était un pays fertile, principalement en excellent vin. L'Ariane s'étendait, selon Strabon, d'un côté jusqu'au pays des Perses et des Mèdes, et de l'autre jusqu'à la Bactriane (qu'il dit même être la principale partie de l'Ariane, liv. XI, éd. d'Amsterdam, p. 516), et jusqu'à la Sogdiane. Ces derniers pays avaient, à l'orient, la région si peu connue de l'Arianie: c'est probablement là, dans les défilés des monts Belours, que Lalità-ditya périt avec son armée.

D'après Abul Fazil (tom. II, pag. 157-165) le râdja Lalitâditya, qu'il nomme *Laltadat*, conquit l'Iran, le Turan, le Fars, l'Hindostan, le Khatai et presque tout le reste du monde habitable. Il mourut dans les mon-

tagnes du nord, et sa légende porte que, par suite de la malédiction d'un saint, il fut transformé en pierre.

SLOKA 371.

# ह्विकिनां

Ce mot est dans tous les manuscrits que j'ai vus. Dans le Dictionnaire on ne trouve que हित्का, « cause, instrument, agent »; et हित्काना pourrait bien être la véritable leçon : c'est dans ce sens que j'ai rendu le mot.

SLOKA 381.

On reconnaîtra ici une allusion forcée au barattement de la mer par les Suras et les Asuras. Le cœur du roi est l'Océan; sa colère est le poison; l'abnégation de toute passion, le mont Mandar qui a servi de ribot; la tranquillité est le nectar obtenu. (Voyez notes du livre I<sup>er</sup>, sl. 2).

SLOKA 387.

## प्रत्नप्रस्वणं

Plakchaprasravanam. Ce mot est composé de sa plakcha, d'après le Dictionnaire de M. Wilson: « waved leaf fig tree (ficus infectoria); another tree (hibiscus populneoides); the holy fig (Ficus religiosa), » etc. etc. et de sa ui prasravanam, « a pool of water, formed by dripping of springs « in the mountains; dripping, or fall of water, cascade, cataract; oozing, « leaking, dripping, etc. etc. » Ces significations et d'autres du Dictionnaire m'ont d'abord embarrassé dans ma traduction; mais j'ai dû ne pas oublier que le Vana parva du Mahâbhârat contient les noms des Tirthas, ou des lieux de pèlerinage les plus célèbres, et que là (dans le cxxxx° chapitre, intitulé Tîrthâyâtrâ, sl. 10,525, t. I°, p. 584, éd. de Calc.) se trouve ce qui suit:

# एतत् प्रचावतर्णं यमुनातीर्थमुत्तमं । एतदे नाकपृष्ठस्य द्वारमादुर्मनीषिणः ॥१०५२५॥

Le plus excellent lieu de pèlerinage de Yamunâ, c'est le lieu sacré de Plakcha; c'est bien lui que les savants ont nommé la porte du haut du ciel.

Je me suis donc décidé à traduire par ces mots : « Il se retira dans le « bois qui avoisine le lieu sacré de Plakcha. » On sait qu'un lieu sacré est rarement sans un étang.

Le roi Kuvalâpîda, pour montrer qu'il fuyait sincèrement le pouvoir, a probablement préféré un lieu lointain au Kaçmîr même, qui, lui aussi, est sacré presque en entier, et se trouve mentionné dans le chapitre qui suit celui que nous venons de citer (sl. 10545, p. 585); Lômaça dit à Yuddhichthira:

# काश्मीरमण्डलं चैतत् सर्वपुण्यमस्दिम । मरुर्षिभिष्टाध्युषितं पश्येदं भ्रातृभिः सरु ॥१०५४५॥

Entièrement sacré et habité par de grands Richis est le pays de Kaçmîr, à dompteur des ennemis! vois-le avec tes frères.

M. Wilson dit que le roi Kaçmîrien se retira sur la montagne Driopatha, ce qui n'est pas dans notre texte.

SLOKA 394.

# मुखांशोखि दुवीसा

L'astre rayonnant du nectar, Tchandra, le dieu Lunus et Durvâsâ étaient frères. On lit dans le Bhagavata-purana, liv. I<sup>er</sup>, sect. 4:

श्रत्रेः पत्न्यनसूया त्रीन् जर्ते सुयशसः सुतान् दत्तं दुर्वाससं सोमम-ात्मेशत्रससंभवान् । सोमो ऽभूद्रसणांशेन दत्तो विस्नोस्तु योगवित् दुर्वासाः शंकरस्यांशो निवोधांगिरसः प्रजाः ॥

Anasûyâ, épouse d'Atri, donna le jour à trois fils glorieux, Datta, Durvâsa et Soma, qui provinrent de Brahma, du seigneur existant par lui-même. Soma était la portion de Brahma, Datta celle de Vichnu, Durvâsâ, versé dans la dévotion, celle de Çankara (Çiva). Sache-le, ils sont les descendants d'Angirasa.

Durvâsâ comme son père, le dieu de la destruction, était d'une humeur chagrine et vindicative. Il me suffira de dire qu'il maudit Bhanumâtî, fille de Bhanu, et Sacuntala, cette fille adoptive de la poésie européenne. Ce vieux Mouni se courrouça parce qu'il n'était pas aperçu et qu'il se croyait négligé par ces deux jeunes filles, dont l'une folâtrait dans les jardins du mont Révata (*Harivansa*, lect. 147, t. II, p. 112, trad. de M. Langlois), et l'autre rêvait à son amant et époux (acte IV, avant-scène, trad. de M. de Chézy, p. 75).

#### SLOKA 413.

# वैधात्रीर्पि वामताः

Vâidhâtrih, si la leçon est correcte, serait l'objectif pluriel de vâidhâtrî, s'accordant avec vâmatah; mais dans le Dictionnaire de M. Wilson l'on ne trouve que vâidhâtra, qui signifie Sanatkumâra, le fils de Vidhâtri ou de Brahma, né de son front, et l'aîné des ancêtres des hommes. J'ai cru exprimer le sens du texte par « inimitié du destin. »

SLOKA 421.

# पौण्डवर्द्धनं

Voici ce que dit M. Wilson (As. Res. XV, 54) au sujet de Paundra-Varddhanam: « C'est une ville du Behar, à ce qu'on croit; mais, dans ce « cas, Maghada doit avoir été, dans ces temps, soumis aux rois du Ben« gale, dont le pouvoir paraît avoir eu cette étendue vers l'époque dont il « est question ici, c'est-à-dire au commencement du 11x° siècle. (Voyez l'acte « de concession du terrain de Monghir, As. Res. t. I, p. 123, et les Obser« vations sur ce sujet par M. Colebrooke, IX, 473.) Djayanta ne se trouve « pas, cependant, dans ces documents, parmi les princes du nom de « Pala, ni dans les listes d'Abul-Fazil; à moins que, dans la dernière, « quelques noms soient fautifs, ce qui est très-probable. »

M. Wilson paraît supposer que Gâuda est le même pays que le Bengale; mais la manière dubitative dont ce savant s'exprime à cet égard ne saurait m'obliger à modifier l'opinion que j'ai énoncée dans ma note sur le sloka 323.

#### SLOKA 426.

Cette manière de recevoir les feuilles de bétel est encore en usage aujourd'hui, dans l'Inde, parmi les personnes d'un certain rang.

Le demi-sloka marqué d'un astérisque (\*) se trouve dans tous les manuscrits que j'ai vus.

sloka 440.

#### सन्ध्यां

J'ai rapporté (dans mes notes sur le livre I°, sl. 33) la légende de Sandhya, fille de Brahma. Ici, Sandhya est le crépuscule personnifié, ou

### DU LIVRE QUATRIÈME. 515

plutôt la prière qui est d'obligation au coucher du soleil. Ravi est représenté comme rendant hommage à cet acte de dévotion, dont il amène le moment, et qui me paraît avoir été déifiée pour bénir dignement le repos, après une journée laborieuse.

SLOKA 449.

### वक्ल

Vakula est le nom d'une plante, appelée par les botanistes Minusops elengi.

SLOKA 461.

### राजपुत्रः कल्लर

Kallața était probablement un autre nom de Djayanta; râdja putrah, « fils de race royale », est, comme on sait, un titre qui dans l'Inde se donne à tous les rois.

SLOKA 467.

# पञ्च गौउाधिपान्

Cinq rois de Gâuda.

Les états de l'Inde paraissent avoir été, de tout temps, divisés en plusieurs principautés plus ou moins indépendantes.

SLOKA 472.

# पुष्कलेत्र

M. Wilson appelle (loco citato, 54) Sustikala le lieu de la bataille, tandis que notre texte porte Puchkalêtra.

SLOKA 476.

Les Kaçmîriens sont renommés pour l'adresse particulière avec laquelle ils savent, de loin, se servir de la fronde.

SLOKA 487.

## महाभाष्यं

Mahâbhāchya est le nom que l'on donne à la grammaire de Paṇini.

SLOKA 488.

### चीर्

Kchîra.

Ce nom d'auteur, dit M. Wilson, n'est pas connu, à moins qu'on n'ait eu en vue Kchîra svâmi, le commentateur de l'Amarakocha, ce qui paraît probable en tant qu'il est désigné çabda-vidya-apâdyâya, professeur de la science des mots.

SLOKA 494.

#### भट्टो

Bhaṭṭa est plutôt un titre honorifique qu'un nom propre, et s'applique à plusieurs auteurs que l'on sait être nés dans le Kaçmîr, tels que Mammata Bhaṭṭa, l'auteur du Kavya Prakâsa, et d'autres (Wilson, loco citato).

SLOKA 495.

# दामोदर

Damôdara pourrait être l'auteur de l'ouvrage sur la musique intitulé Sangîta Damôdara.

### कवि

Kavi, nommé aussi Çukra, est le précepteur des Dâityas. (Voyez les notes du liv. II, sl. 96, dans la légende de Katcha.)

## वलिखि

Dans les notes du liv. III, sl. 474, j'ai déjà fait mention de Bali, roi des Dâityas et roi de Patâla. Malgré ses guerres contre les Dêvas, et malgré les défaites qu'il essuya, son nom est souvent, comme dans ce sloka, un nom panégyrique.

# कुद्दिनीं

Quant à l'idée que les Hindus se forment d'un ministre adroit, il ne sera pas sans intérêt de la rapprocher du portrait qu'ils tracent d'un roi habile. Le voici (extrait du Hitopadéça, liv. II, fable xII, p. 77, édit. de Bonn):

# सत्यानृता च पर्तषा प्रियवादिनी च हिंस्रा दयालुर्गि चार्षपरा वदान्या। नित्यव्यया प्रचुर्रत्रधनागमा च वेश्याङ्गनेव नृपनीतिरनेकरूपा॥

La conduite d'un roi, semblable à une belle courtisane, se présente sous plus d'une forme: vraie et fausse, au langage rude et doux, cruelle et compatissante, avare et libérale, toujours prodigue, et avide de l'acquisition de richesses et de joyaux.

Si le roi est une courtisane, son ministre peut bien être une kuţţini, charge dont j'ai donné le sens dans la traduction.

### SLOKA 496.

Parmi les poëtes nommés dans ce sloka, il y a un Vâmana qui rappelle Vâmana atchârya, auteur d'une série de Sutras, ou règles poétiques, et d'un Vritti, ou d'un commentaire sur cet ouvrage. Le goût qu'avait le prince pour la poésie s'accorde avec le caractère de ces écrits. Les autres noms ne donnent lieu à aucune observation ou conjecture. (Wilson, loc. cit. ss.)

SLOKA 502.

# ग्रकुर्वन्

Le manuscrit de la Société asiatique de Calcutta porte म्राकुर्वन्. J'ai conservé la première leçon.

SLOKA 503.

# तिमिम्

Timi est un poisson fabuleux qui a cent yodjanas, ou environ 333 lieues de longueur.

SLOKA 504.

#### विभीषणः

Encore un Vibhichana, roi de Ceylan, dont le règne tomberait entre

les années 744 et 775 de notre ère. Rappelons-nous celui qui, 720 ans auparavant, a reçu Mêghavahana dans son île. Geci me confirme dans l'opinion où je suis que notre auteur se sert du nom de Vibhichana comme d'un nom générique, pour tous les rois de Ceylan.

SLOKA 514.

## भगीर्थस्य

Dans le Raghuvansa, que notre historien paraît avoir eu très-souvent devant les yeux (IV, sl. 32), nous trouvons de même:

# स सेना महतीं कर्षन् पूर्वसागरगामिनीं। बभी हरजटाभ्रष्टा गङ्गामिव भगीर्थः॥३२॥

32. Conduisant une grande armée qui marchait vers la mer orientale, Raghu resplendissait comme Bhagiratha conduisant la Ganga, qui était tombée de la chevelure de Hara.

Cette rivière céleste se divisa, d'après le Ramayana, en sept fleuves: trois, Hladanî, Pavanî et Nalinî, coulèrent vers l'est; trois autres, Silâ, Sutchakchu et Sindhu, vers l'ouest; le septième suivit le char resplendissant de Bhagiratha, appelé Bhagirathî, nom ancien qui a été remplacé par le nom moderne de Hughlî.

SLOKA 520.

### नदुःष

Nahucha est un des grands serpents, fils de Kaçyapa et de Kadrû. Bhima est connu comme un des cinq Pandavas, fils de Kunti et de Dharma, dieu de la justice.

SLOKA 530.

# ऋमुउि

Le nom d'Aramudi ne se trouve pas dans la liste des rois du Napal qu'a donnée M. Kirkpatrick. SLOKA 545.

## कालगण्डिका

Kâlagandika pourrait être la rivière qu'on appelle actuellement Gandakî ou Gandack. (Wilson.) Le récit qui suit nous prouve que cette rivière était dans le pays de Napal.

SLOKA 564.

# निजं तेजो भित्तिभूतं

Ta force d'ame, qui est devenue un mur pour toi.

Qu'on me permette de signaler la beauté de ce passage dans le texte de l'auteur : «Le héros captif possède, dans la force de son âme, un « mur sur lequel se peignent les images de sa valeur, et elles vont se « changer en réalité si la bouche de son généreux ami dit vrai. » La comparaison de l'âme à un mur sur lequel sont tracées diverses images, paraît être assez familière aux Hindus: ainsi, dans la Gîta govinda (introd. v. 2), Djayadèva, le poëte, dit de lui-même:

## वारेवताचरितचित्रितचित्तस्य

Que la déesse de l'éloquence a empreint dans son âme une variété de choses qu'il doit accomplir, de même que des tableaux se tracent sur un mur.

L'expression de Kalhana nous rappelle le murus aheneus d'Horace, et, de plus, un passage analogue qui se trouve dans l'admirable poëme de Schiller intitulé: die Kūnstler, «les Artistes». Le poëte allemand, faisant allusion à un mythe bien connu, selon lequel l'homme déchut jadis d'un état plus heureux, dit: «Lorsque tous les êtres célestes « avaient détourné de lui leurs visages, elle seule, l'humaine poésie, « s'enferma généreusement dans l'état mortel avec le banni abandonné; « c'est là que, le vol abaissé, elle plane non loin de la région des sens, « autour de son favori, »

Und malt, mit lieblichem Betruge, Elysium an seine Kerkerwand.

«Et que, par une aimable tromperie, elle trace l'Élysée sur le mur de sa « prison. »

SLOKA 587.

### कर्ण

Karna était fils du Soleil et de Kuntî qui, mère avant le mariage, le mit dans un panier et le jeta dans le Gange, d'où il fut retiré par Adhiratha (Vichnu-purana, IV, 18). Il devint roi d'Ağgadêça, ou du Bengale propre, et prit part à la guerre du Mahâbhârat, comme allié de Kansa et de Duryodhana, contre Krichna et contre les Pandavas, ses demi-frères. Il fut tué par Ardjuna dans ce «combat des frères, qui «aurait dû se cacher aux dieux,» आत्यां विग्रहे द्वारुग (Mahâbh. Adhiparva, sl. 203, p. 8; éd. Calc.). Nous donnons dans l'appendice une partie du Karna parva, extraite du grand poëme.

sloka 593.

# द्राविउो

Drâvida est la côte de Koromandel, depuis Madras jusqu'au cap Komorin.

SLOKA 625.

## सौदास

Sâudasa, nom de Yama. Il n'est pas dans le dictionnaire.

sloka 629.

# **ग्रन्तर्हिताधायितां**

J'ai donné au dernier mot le sens indiqué par M. Wilson श्रा + धा, « prendre, recevoir, » et j'ai cru pouvoir le rendre, dans la contexture du récit, par « concussion secrète. »

#### SLOKA 632.

Qu'on se rappelle que le suicide est un des moyens dont les malheureux Hindus se servent pour rappeler la justice à leurs tyrans. Quatrevingt-dix-neuf Brahmanes se sont détruits dans un jour sans susciter dans l'esprit du roi d'autre sentiment que la colère.

#### SLOKA 634.

Ce sloka contient un jeu de mots qui ne peut pas être reproduit dans

la traduction; ainsi कृत्य kritya, signifie, dans la grammaire, un affixe qui forme des pronoms verbaux avec une signification tant active que passive, et en même temps signifie « meurtrier, pernicieux. » De même, गुण guṇa et वृद्धि vriddhi indiquent dans la grammaire des renforcements de voyelles, et ont en même temps d'autres significations, comme celle de « qualité, vertu, accroissement. »

Il en est de même du jeu de mots qui se trouve dans le sloka 636.

#### SLOKA 636.

লি vi et प्र pra, séparés, sont deux ব্যন্না: upasargah prépositions, lequel mot signifie aussi «un événement désastreux, une maladie, un symptôme de mort.» Ces mêmes prépositions, unies, font লিম vipra «un brahmane»; মূল bhûta signifie «temps passé», et «homme»; নিস্তা nichtha veut dire «la catastrophe d'un drame, perte, détresse».

### मान्धातृ

Mândhâtri était fils du roi Yuvanâçva, et de Gorî, fille de Matinâra (Voyez Harivansa, lect. 12 et 32, t. I<sup>er</sup>, p. 61 et 144, trad. de M. Langlois). D'après le Vichnu-purana, liv. IV, sect. 2, sa naissance fut surnaturelle, ainsi qu'il est textuellement dit dans le passage suivant:

प्रसेनजित् ततो युवनाश्चो ऽभवत्॥ तस्य चापुत्रस्यातिनिवेदात् मुनिनामाश्रममएउले निवसतः कृपालुभिस्तेर्मु निभिर्पत्योत्पादनाय
इष्टिः कृता तस्यां च मध्यरात्रि निर्वृत्तायां मन्त्रपृतजलपूर्णकलसं
वेदिमध्ये निवेश्यते मुनयः सुषुपुः॥१३॥ तेषु च सुप्रेष्ठतितृद् परीतः
स भूपालस्तमाश्रमं विवेश सुप्रांश्च तानृषीन् नैवोत्यापयामास
तच्च कलशजलमपरिमेयमाहात्म्यं मन्त्रपूतं पपौ ॥१४॥ प्रबुद्धाश्च
ऋषयः पप्रच्छुः केनैतन्मन्त्रपूतं वारि पीतमत्र हि पीते रासो ऽस्य
पत्नी महाबलपराक्रमं पुत्रं जनियध्यतीत्याकर्णय स राजा अजानता
मया पीतिमित्याह् ॥१५॥ गर्भश्च युवनाश्चस्य उद्दे ऽभवत् क्रमेण च
प्रवृद्धे प्राप्त समयश्च दिव्चण कु व्यन्निवनीपतिर्निध्य निश्चक्राम न

वासी राजा ममार ॥ १६॥ जातो नामेष कं धास्यतीति मुनयः प्रोचुः ॥ १७॥ अधागम्य देवराउत्रवीत् मामयं धास्यतीति ततो मांधाता नामतो ऽभवत् ॥ वक्ते चास्य प्रदेशिनी देवराजेन न्यस्ता तां पपौ तां चामृत स्नाविणीमासाय पीत्वा चाङ्गि व्यवर्दत॥ स तु मान्धाता चक्रवर्त्ती सप्रद्वीपां महीं बुमुजे ॥ १६॥

Prasênadjit engendra Yuvanaçva. Ce roi, très-honteux de n'avoir point d'enfants, se tint au milieu des demeures des Munis. Ces derniers, qui eurent pitié de lui, accomplirent alors un sacrifice pour l'enfantement d'un fils. Minuit s'étant passé dans cette œuvre, les Munis, ayant mis au milieu de la place du sacrifice un vase plein d'eau purifiée par le mantra, s'endormirent.

14. Pendant qu'ils goûtaient le sommeil, le roi, tourmenté par une grande soif, entra dans ce lieu, et, sans faire lever les richis qui dormaient, but l'eau du vase qui était douée d'une vertu infinie, et purifiée par le mantra.

15. Eveillés, les richis demandèrent: « Par qui cette eau, purifiée par le man-« tra, a-t-elle été bue? L'ayant bue, l'épouse du roi mettra au monde un fils doué « d'une grande force. » Le râdjâ, ayant entendu ces paroles, dit : « Sans le savoir « j'ai bu cette eau. »

16. L'embryon se forma dans le corps de Yuvanaçva. Se développant peu à peu, il sortit de l'ouverture qu'on avait faite dans le flanc droit du roi, qui n'en mourut pas.

17. L'enfant étant né, les Munis dirent: «A qui sera-t-il consacré par son « nom ? »

18. Indra, le roi des dieux, survint et dit: «Il me sera consacré:» c'est pourquoi il est appelé Mûndhâta «consacré à moi.» L'enfant reçut dans sa bouche l'index du roi des dieux; il le suça, et jouissant du nectar qui en sortait, il crût de jour en jour. Et Mândhâtâ, empercur de la terre, domina sur le monde divisé en sept parties.

#### SLOKA 641.

Nous savons quel rang et quel pouvoir sont attribués aux brahmanes par les Lois de Manu (I, 96, 98, 99, 100; IX, 245, 313, 314 jusqu'à 321 incl.). Ici, l'histoire constate leurs prétentions, qui paraissent toucher au dernier degré de l'arrogance humaine. Il n'appartient qu'à l'histoiren des peuples indiens de tâcher d'expliquer l'origine et la longue durée d'uu pouvoir si exorbitant. On ne pourra peut-être jamais fixer l'époque précise à laquelle la suprématic brahmanique devint un des

dogmes de l'hinduisme; nous ne doutons pas, toutefois, que cette époque ne soit très-reculée.

Pour ne pas accabler d'un injuste mépris les Hindus, chez lesquels l'antiquité vit encore, rappelons-nous que nous-mêmes nous avons été soumis à un pareil pouvoir, dans un temps comparativement moderne. Depuis le m' siècle de l'ère chrétienne, les évêques parlaient de la dignité de leur office d'un ton très-élevé, et très-semblable à celui des brahmanes, ton que Cyprien en particulier avait donné. Dans les ordonnances apostoliques de l'Eglise, qui ont été probablement compilées dans le 1ve siècle, un évêque est appelé « un dieu terrestre après Dieu » (le brahmane se dit seigneur de cet univers, Lois de Manu, IX, 245), « un père des croyants " (un prûdjapati), qui a pouvoir sur la vie et sur la mort temporelle « et éternelle » (c'est Varuna, le seigneur des châtiments, ibid.). Ces idées se répandirent et furent même exagérées dans les 1v° et v° siècles; elles sont exprimées avec plus ou moins de hardiesse dans les écrits de saint Ambroise, de Grégoire de Nazianze, de Jérôme et de Chrysostome. Ce dernier croyait que les prêtres s'appelaient quelquefois dieux dans la sainte Ecriture. Armés du plus puissant des dogmes, les prêtres catholiques n'ont rien à envier aux brahmanes, quand même ceux-ci pourraient former d'autres mondes et d'autres régents des mondes, et changer des dieux en mortels, et quand même, par leur secours, le monde et les dieux subsisteraient (Lois de Manu, IX, 315, 316). Remarquons que, si le brahmane ou le prêtre est la religion personnifiée, de telles idées peuvent jusqu'à un certain point se justifier.

SLOKA 643.

# उल्लासितैकभ्रूलेखो

Ullâsu, selon le Dictionnaire, signifie lumière, splendeur; ici, d'après l'idiome, c'est «l'élévation d'un sourcil plus que l'autre, un regard colère et menaçant.»

#### SLOKA 648.

Ce sloka réunit quatre noms : Viçvamitra, Triçanku, Haritchandra et Nahucha, dont les légendes comprennent une bonne partie de l'histoire mythologique des Hindus. Je n'en puis citer ici que quelques traits. Viçvamitra, fils de Ghadi, est un septarchi, ou un des sept richis du

septième Manu. Après un long combat où il fut vaincu par son rival Vacichta, au moyen de la verge de Brahma (à laquelle il est fait allusion dans notre texte), et après une longue pratique d'austérités inouïes auxquelles il s'était livré, il devint un brahmane lui-même de kchatrya qu'il était par sa naissance (Ramayana, cap. LI). C'est lui qui instruisit Rama et Lakchmana quand ils l'accompagnèrent dans les bois sacrés pour l'aider à vaincre les démons, perturbateurs des sacrifices pieux, sujet traité avec une élégance particulière dans le Bhaṭṭikavya (éd. de Calc. 1828) et dans d'autres poèmes. L'histoire longue et variée de ce grand richi qui s'y trouve mis en relation avec tant de héros et d'événements de la mythologie indienne, se lie aussi à la légende de Satyavrata, fils de Trayyârunas, et 26° roi d'Ayodhya, qui fut nommé Triçanka (triple pointe).

Ce roi, issu d'Ikchvaku, de la race solaire, eut l'ambitieux désir de monter au ciel avec son propre corps. A cet effet, il s'adressa à Vaçichta qui le repoussa, et aux disciples de ce richi, qui, non-seulement rejetèrent sa demande, mais punirent son opiniâtreté, en le réduisant à la condition d'un tchandâla.

Gette déchéance n'étouffa pas en lui l'ambition qui aspirait aux cieux. il eut recours à Viçvamitra, à la bienveillance duquel il s'était acquis quelques droits; car, selon le Vichnu-purana (liv. IV, sect. 5, sl. 13, 14), pendant une famine qui dura douze ans, il eut soin de suspendre tous les jours, sur les branches d'un figuier, de la viande de gibier pour la nourriture de Viçvamitra et de sa famille. Ce muni, non-seulement le fit sortir de son état dégradé, mais même l'éleva jusqu'au ciel.

Vaine faveur! Triçanku fut précipité par Indra vers la terre, la tête la première; mais Viçvamitra, qu'il invoqua, l'arrêta dans sa chute.

Alors ce richi, frappé lui-même dans son protégé et voulant se venger, créa, dans la région du sud, par le pouvoir de ses austérités, sept nouveaux richis et d'autres constellations, et menaça ses adversaires de créer même un autre Indra et d'autres divinités.

Les dieux furent effrayés. Ils ne pouvaient détruire ni l'acte d'Indra, ni l'effet de la parole une fois prononcée par Viçvamitra; ils traitèrent donc avec ce dernier, et, en conséquence de ce qui fut stipulé, Triçanku resta suspendu entre le ciel et la terre, la tête tournée vers le bas, laissant, dit-on, couler de sa bouche une salive pernicieuse qui rougit encore aujourd'hui les montagnes de Vindhya sur lesquelles elle tombe, et qui

leur a fait donner le nom de rôhita «rouges.» (As. Res. XIV, 398, éd. Calc.) Les nouvelles constellations aussi restèrent, mais hors de la route de Vâiçvânara; ce qui, selon M. Bopp, signifie: «hors du sacrifice de «la nouvelle lune.» (Ramayana, cap. Lx.)

Il paraît assez évident que le combat de Viçvamitra et de Vaçichta, auquel Triçanku prit part, représente la lutte qui s'était établie entre les kchatriyas et les brahmanes relativement à la suprématie, et l'on peut croire que les derniers événements se rapportent à l'introduction d'un nouveau culte.

Le fils de Triçanku était Hariçtchandra, de qui descend au septième degré Vahu, père de Sagara, dont j'ai donné la légende. (Voyez notes du livre III, sl. 170, et du livre IV, sl. 179.)

Nous avons vu Nahucha serpent; ici c'est le quatrième roi de la dynastie lunaire, qui commence par Budha. Son grand-père était Pururavas, son père Ayu, et sa mère la fille de Râhu (Vichnu-purana, IV, sect. 6). Nous savons comment Nahucha fut changé en serpent. (Voyez mes notes sur le livre I<sup>er</sup>, sl. 165.)

SLOKA 688.

### ग्रचाक्रिकतया

Nous trouvons dans le dictionnaire चाक्रिक avec les significations a circulaire, appartenant à une roue ou à un disque, relatif à une comagnie ou à un cercle, un choriste, un barde, etc. » De tchûkrika peut se former चाक्रिकता, substantif abstrait. Ce mot tchûkrika reparaît dans le liv. V, sl. 279, 295, 297, et dans le liv. VI, sl. 271, avec un sens assez évident, qui m'a décidé à traduire le mot en question par : « n'étant pas « soutenu par un parti. »

#### SLOKA 691.

Nous savons que sous l'ancien gouvernement de la Perse la même coutume existait : certaines villes, certaines provinces étaient données à des favoris du roi, pour fournir à une partie de leur entretien ou de leur luxe.

#### SLOKA 702.

« Depuis l'an 89, que le fils de leur sœur mourut, ils possédèrent la « terre, dit notre auteur; et il nous étonne tout d'un coup par un comput « nouveau, sans doute familier aux Kaçmîriens, mais qui pour les autres

« a besoin d'une explication qu'il n'a pas donnée. Cette espèce de date « se répète fréquemment, et il faut observer qu'elle s'arrête toujours à « 100, comme si un cycle de 100 ans avait été adopté à Kaçmîr; quel« quefois, comme dans cette occasion, la date correspond presque avec « les années impaires des centuries de l'hégire : mais l'approximation « n'est pas toujours assez exacte pour rendre probable l'intention qu'on « aurait eue de référer la date à l'hégire. » (Wilson, As. Res. XV, 60.)

SLOKA 717.

Sur Agastya, voyez mes notes sur le livre III, sl. 325.

## RÉSUMÉ DU LIVRE QUATRIÈME.

Le texte original indique dans le résumé 729 slokas; l'édition de Calcutta n'en a que 725; la nôtre n'en compte que 718.

Le nombre des rois à partir du commencement, c'est-à-dire de Gonarda I<sup>er</sup>, est de 70 dans le texte; on en trouvera cependant 71.

# LIVRE CINQUIÈME.

SLOKA PREMIER.

# चत्तुःश्रुतेः

Ecoutant des yeux, signifie un serpent, parce qu'on croit que les ser pents n'entendent pas, n'ayant pas d'oreilles. J'ai déja fait remarquer, d'après le Vayu-purana, que les chevaux du soleil sont appelés de même tchakchuḥ cravaḥ « écoutant des yeux. » (Notes du livre IV, sl. 159.)

# भिन्नार्थी सरृशाचरा गिरं

Discours divisé par le sens, égal en lettres.

Cette expression se rapporte-t-elle aux deux demi-slokas? On l'applique communément aux noms dissyllabes des dieux, Hari et Hara; nous ne doutons pas que le commencement de ce livre ne soit, comme celui de tous les autres, dédié à Çiva et à Parvatî, ou à Çiva et Çivâ.

SLOKA 2.

## ग्रवन्तिवर्मा

Avantivarmâ. Le mot Varma, qui veut dire armure, cuirasse, indique communément, lorsqu'il est ajouté à un nom propre, que ce nom est celui d'un personnage qui appartient à la classe des kchatriyas.

SLOKA 6.

# मातङ्गोत्सङ्गलालिता

Littéralement : «caressé sur le flanc d'un Tchandâla.» On voit souvent sur les monuments figurés de l'Inde une déesse assise sur les genoux du dieu, son époux. Ceci explique un passage de Sakuntalâ, au 2° acte (édit. Chézy, pag. 36, ligne 9). Madhavya dit à Duchmanta : कि दुष्टमात्रस्त्रेच भवतो उद्भगारित् «Quid! solum aspectu tuo latus tuum as-« cendat!» Ce passage a été traduit par M. Chézy: «Quoi! et c'est sur de « si faibles indices que votre majesté chante déjà victoire!» Sir W. Jones le rend ainsi: « Has she thus taken possession of your heart on so tran-« sient a view ?»

#### SLOKA 8.

On se rappellera que, lorsque les Suras et les Asuras barattèrent la . mer pour se procurer le nectar de l'immortalité, la déesse Çrî en sortit avec les Apsaras.

L'inconstance de la fortune est un des thèmes qui ont été le plus souvent traités par les poëtes, surtout par les poëtes de l'Orient où, sous la domination du despotisme, l'instabilité du bonheur se montre plus fréquemment par des catastrophes imprévues. Voici un passage analogue extrait du *Bhaṭṭikavya*, liv. V. C'est Çurpanakhâ, sœur de Ravâna, qui parle à son frère:

सक्वायवन्त उद्युक्ता वक्त्वो निपुणाम्च या । भियमाशासते लोलां तां क्त्ते कृत्य माम्बसीः ॥१६॥ लक्ष्सीः पुंयोगमाशंसुः कुलटेव कुतूक्त्लात् । म्रान्तिकेऽपि स्थिता पत्युष्क्ष् लेनान्यं निरीक्तते॥१९॥

16. La fortune, que tant de personnes habiles cherchent avec zèle, cette fortune inconstante dont tu t'es rendu maître, tu n'en profites pas?

17. La fortune, quoique près de son époux, le trompe et regarde un autre homme, semblable à une courtisane qui, par volupté, est avide de l'amour des hommes.

SLOKA 31.

# य्कै:साई

Ce sloka contient une allusion que je ne saurais expliquer. Il paraît certain qu'il s'agit de la fondation d'une société de poëtes qui par tout l'Orient sont appelés çukû «perroquets. » De plus, les Kaçmîriens sont appelés कोरा, Kîrâ, qui veut dire « perroquets. »

Cuka est à la fois le nom de l'auteur du Bhagavat-purana, fils de

Vyâsa, et le nom d'un ministre de Râvana.

#### SLOKAS 34-35.

Je n'ai trouvé aucun renseignement sur les poëtes dont les noms sont contenus dans ces slokas.

SLOKA 37.

# स्रिश्वरी

Suréçuari sert à désigner tantôt la Ganga céleste, tantôt la déesse Durgâ.

SLOKA 39.

Dhakka, dans le Dictionnaire, signifie « une ville, ou un district. » Ce mot n'est probablement pas ici un nom propre. Curapura aurait pu être dans le voisinage de Kramavattu, et, en s'étendant, comprendre le district de cet endroit, appelé Dhakka par distinction particulière. (Voyez ci-après, sl. 305.)

M. Wilson dit que « Curapura a depuis changé son nom en Dhakka, » et il ajoute dans la note au bas de la page : « Il existe une place ainsi nom-« mée sur le Djalam, au sud-onest de Bidjore. A présent, à la vérité, elle « est à peine dans les limites de la province, et doit être comprise dans « les états qui, sur la carte d'Elphinstone, sont indiqués comme soumis « à des radjas indépendants, directement au sud de Kaçmîr. » (As. Res. XV. 62.)

Dans la carte qui est jointe à la Vie de Randjet Singh par M. Tobie Prinsep, nous trouvons sur le Djalam, entre Baramala et le lac d'Oulour, une ville Sûpour, dont le nom est presque le même que Curapura.

Le sloka 227 du livre III peut éclaireir tout ce passage. Il y est dit que Matrigupta « atteignit le district (dḥakka) appelé Kramavarta (dans « le sloka qui nous occupe nous trouvons Kramavattu, erreur ou variante « du texte), et la ville de Kâmbuva, qui existe encore aujourd'hui sous « le nom de Çurapura. » On peut à peine douter, je crois, qu'il ne s'agisse des mêmes endroits dans les deux slokas. Il n'est pas dit dans notre texte que le nom de Çurapura ait été changé en Dḥakka.

## विनिवेशित

Le verbe নিম্ avec নি a le sens de adducere, accumulare, admovere (Rosen, Radices sanskritæ) avec le locatif: c'est ce sens que j'ai admis en traduisant ce sloka.

SLOKA 49.

## तित्तशाकं

Tiktaçûkam est une plante appélée par les botanistes capparis trifoliata.

SLOKA 51.

## उामरो

Dâmara est le nom d'une tribu particulière, qui habite, sinon dans le district, au moins dans le voisinage de Kaçmîr.

SLOKA 65.

### पाटीनौ:

Pathina est une espèce de poisson, le Silurus pelorius.

SLOKA 66.

Je n'ai aucun renseignement sur Çrî Kallata. C'était probablement un grand saint ou un Bhoddisattva qui, d'après les opinions buddhiques répandues dans tout le *Râdjatarangint*, était redescendu sur la terre.

SLOKA 71.

### बरी

Le kharî est le nom dont on se sert encore aujourd'hui dans le sud de la péninsule pour désigner une ancienne mesure indienne; partout ailleurs il paraît être changé en celui de kandy, qui diffère de valeur dans plusieurs districts. Selon le Dictionnaire de M. Wilson, le khârî est égal à 16 dronas, ou environ à 3 boisseaux (bushels) de blé. Comme le drona, dans l'usage commun, équivaut, selon la même autorité, à une mesure de 32 sêr, et qu'un sêr est égal à 933.005 grammes (Useful tables, part. I, pag. 63), le khârî serait = 477,69856 kilogrammes.

Les dinâres étaient probablement de cuivre.

SLOKA 84.

### मउवााज्यं

Madava, nom qui reparaît plusieurs fois, désigne sans doute une province du Kaçmîr; mais nous ne saurions en déterminer la situation. M. Wilson applique ce nom à tous les terrains arides et déserts, qui occupent plusieurs espaces étendus, au sud-ouest de Kaçmîr.

SLOKA 92.

#### **ऋपारयत्**

Dans le voyage d'Ardjuna au ciel, le scoliaste explique पाटयन् par दिधा क्वन् Au reste, la construction de ce sloka paraît embarrassée.

#### SLOKA 94.

Je ne crois pas pouvoir employer une expression qui réponde mieux au mot sanskrit vyaktakáchárya, que celle de Milton: « palpable obscure, » ou « obscurité palpable ». Kalidasa, dans son poëme intitulé Meghadûta (sl. 39), s'exprime encore plus hardiment, en faisant dire au yakcha qui s'adresse au nuage :

गच्छनीना ग्मणवसितं योषितां तत्र रात्री ह्यालोके नरपतिपथे मुचिभेयैसामोभिः।

## DU LIVRE CINQUIÈME.

# सौदामिन्या कनकानिकषच्छायधा दर्शयोवीं

Quand les femmes (dans la ville d'Avanti) vont, la nuit, trouver la demeure de leurs amis, les routes royales étant cachées à la vue par des ténèbres à percer par des aiguilles, montre-leur, ô nuage, la terre par des éclairs semblables à l'or sur la noire surface de la pierre de touche.

SLOKA 97.

# सिन्धुस्त्रिगाम्या

Ce Sindhus, comme l'a fait observer M. Wilson, ne peut pas être l'Indus, mais doit être le Sind, qui a sa source dans le Tibet. (Ayeen Akbery, t. II, p. 158.)

Ce n'est probablement que pour l'assimiler à la Gangâ qu'il est appelé trigâmya « à trois canaux. »

SLOKA 99.

## फलपुर्

Phalapura, dit le savant que nous avons si souvent à citer, doit être Shahabadinpour, où se joignent le Behut (Vitastâ) et le Sind. (Ayeen Akbery, II, 158.)

SLOKA 100.

#### ग्रयतनस्य

Ce mot, qui, selon le dictionnaire, signifie «la période d'un jour,» s'accorde avec Suyyasya, mais ne présente pas un sens satisfaisant; je l'ai traduit par cette expression : «dans ce temps,» Nous trouverons ciaprès, sl. 159: ম্বনন ল্বাটা «de tout temps.»

SLOKA 103.

# महापव्यसरो वारि

J'ai cru comprendre que Suyya fit écouler l'eau du lac Mahâpadma, et je suis disposé à croire que ce lac est le même que celui d'Oulour dont la Vitastâ sort en effet.

SLOKA 104.

# महापद्मसरः कुएउात्

La prolongation des digues sur une étendue d'environ vingt-trois

lieues m'empêche de croire qu'il soit ici question de la source de Wirnag, décrite par Abulfazil. (Ayeen Akbery, t. II, pag. 158.) J'ai donné quelques détails sur plusieurs sources sacrées du Kaçmîr (notes sur le livre I<sup>er</sup>, sl. 125-130); mais les travaux de Suyya me semblent avoir été exécutés principalement là où aujourd'hui se trouvent encore réunies les plus grandes masses d'eaux, et particulièrement entre les deux vastes lacs Dall et Oulour, qui sont traversés tous les deux par la Vitastâ. Ce dernier fleuve, en sortant du lac Oulour, entre dans un lit régulier, et se dirige avec rapidité vers Baramala, endroit où il se fraye un passage entre deux rochers pour descendre dans le Pendjab.

SLOKA 114.

### कालियस्य

Le serpent Kâliya, avec une nombreuse race de reptiles, infestait un lac de la Yamunâ, dont il rendait les bords stériles. Ce roi des serpents avait cinq têtes et cinq gueules qui vomissaient du feu et de la fumée, et réduisaient en cendres les arbres de la rive. Krichna, encore enfant, sautant au milieu des eaux, affronta ce monstre et tous les autres serpents, qui l'attaquèrent à la fois. Ils enchaînent de leurs horribles nœuds les pieds et les mains de cet enfant divin qui, immobile, est invulnérable aux morsures de leurs dents aiguës et venimeuses. En présence de son père et des bergers et bergères de Vradja, qui étaient accourus de toutes parts, il triomphe enfin de ses ennemis, et il écrase de ses pieds la tête de leur chef qui, vaincu, implore son pardon. Le dieu incarné se contente de purger la terre de ces formidables reptiles, en les bannissant pour jamais dans le grand Océan, et par là il donne la sécurité aux pasteurs et à leurs troupeaux. (Voyez Harivansa, lect. 68, tom. I°, p. 295 etc. trad. de M. Langlois.)

SLOKA 119.

## सासि व्याप्रदित्तरे

Dans ce lac dont la rive s'étend en toute direction.

Ceci ne peut s'appliquer qu'à un grand lac tel que celui d'Oulour, et vient à l'appui de la conjecture que j'ai proposée dans la note du sl. 104 de ce livre.

## DU LIVRE CINQUIÈME.

SLOKA 122.

### मान्धातेव

Au sujet de Mândhâta, voyez mes notes sur le livre IV, sl. 636.

SLOKA 126.

## वर्षे एकोनषष्ठे

Dans l'an 59 de l'ère kaçmîrienne.

Nous trouvons l'année 89 de l'ère kaçmîrienne mentionnée dans le sloka 702 du livre IV, comme la première du règne nominal d'Adjitapida, qui a duré 36 ans; et, attendu que le cycle kaçmîrien recommence à la fin de chaque siècle, la mort de ce prince doit être placée à l'an 25 de l'ère kaçmîrienne. Anangapida et Utpalapida ne régnèrent ensemble que 5 ans; Avantivarma monta donc sur le trône l'an 30; et, comme il mourut l'an 59, il doit avoir régné 29 ans en nombre rond.

#### SLOKA 128.

Rappelons-nous que le roi Avanti avait créé Yuvarâdja, ou héritier présomptif, Çuravarma, son demi-frère. Comme il n'en est plus question dans la suite du récit, il paraîtrait qu'il mourut avant Avanti, ou qu'au moins il fut mis de côté après la mort de ce monarque.

SLOKA 129.

### विन्नप

Vinnapa. Nous avons dans le sloka 26 Vitrapa, un des frères cadets du roi. Il est probable que ces deux noms désignent la même personne, et qu'un changement de lettres a eu lieu, soit par erreur, soit pour donner un sobriquet au frère du roi, en l'appelant Vitrapa, c'est-à-dire: « sans « pudeur, sans réputation. »

#### SLOKA 134.

Le sens du second demi-sloka m'a embarrassé, et je ne suis pas satisfait de ma traduction.

SLOKA 137.

Le nombre des fantassins qui sortirent des portes de Kaçmîr est peut-34. être moins exagéré que celui des 5,283,220 hommes avec lesquels, selon Hérodote, Xerxès passa l'Hellespont, qu'il repassa tout seul dans un bateau de pêcheur.

#### SLOKA 142.

Le sens de ce sloka ne m'a pas paru bien clair. J'ai cru comprendre que les troupes du roi de Dârvabhisâra n'opposèrent aucune résistance, et ne firent pas même entendre un seul cri.

#### SLOKA 144.

Il est évident, par ce sloka, que le pays de Trigarta se trouvait entre Kaçmîr et Guzerat. Je l'ai identifié avec une contrée adjacente au Lahore moderne. (Voyez mes notes sur le livre IV, sl. 177.)

SLOKA 151.

# भृत्यी भूते घक्रियकान्वये

Quand la famille de Thakkiyaka devint soumise.

Le nom de cette famille paraît être le même que celui de Thakya qui, dans le langage des Birmans, répond à Çakya (voyez As. Res. t. XX, p. 171), nom patronymique de la famille de Buddha, c'est-à-dire de Çakya muni, laquelle famille, selon les buddhistes tibétains, cingalais et birmans, descendait d'Ikchvaku, de la race solaire. (Voyez mon article sur les synchronismes, tom. II.)

#### SLOKA 152.

En plaçant les Daradas au nord-ouest de Kaçmîr, et les Turuchkas au sud-est, qui seraient les habitants de Ghizni et du Cabul moderne, nous avons à peu près la position indiquée dans ce sloka.

SLOKA 186.

### प्रमुखा

Ce mot, qui, entre autres significations, a celle de «amas, multitude, » est mis quelquefois à la fin des mots composés pour ûdi « et cætera. »

## DU LIVRE CINQUIÈME.

SLOKA 192.

## स्मितधौताधरो

Littéralement: « ayant la lèvre baignée d'un sourire. » Cette expression figurée, qui peut nous paraître étrange, plaît dans l'original, et est employée assez communément par les poëtes indiens. Ainsi on lit dans le Gita govinda, XII, 23, sl. 1, p. 51, édit. de Bonn:

# गतवित सावीवृत्धे मन्दत्रपाभरिनर्भर-स्मर्शिरपराकूतस्फीतिस्मितस्रिपिताथरा । सरसमनसं दृष्ट्वा राथां मुद्धर्नवपन्नव-प्रसवश्यने निष्धिप्राचीमुवाच हिर्: प्रियां ॥१॥

Quand la troupe des amies fut partie, Hari vit Radha qui, les lèvres baignées d'un sourire dans lequel éclatait le sentiment de son amour dont l'excès était à peine retenu par un reste de pudeur, et, le cœur porté au plaisir, jetait souvent l'œil sur la couche, formée de fleurs et de nouveaux scions. Il parla ainsi à sa bien-aimée.

SLOKA 214.

## वीरानक

Il m'est impossible de déterminer le site de Virânaka.

SLOKA 215.

# सिन्धुक्लाभ्रयान् देशान्

L'expédition de Çagkaravarma paraît avoir été conduite le long de l'Indus supérieur jusque dans le petit Tibet.

SLOKA 216.

### उखां

On trouve ici, à une époque qui correspond au commencement du x° siècle de notre ère, le nom d'*Uruça*, que l'on rencontre dans l'histoire de Férichta, à propos d'un événement qui se passa l'an 1556, ou plus de six siècles après. Dans le récit de Férichta le nom d'*Uruça*, selon l'ingé-

nieux traducteur de l'histoire persane s'appliquerait à une mission de Russes (Ferichta, trad. J. Briggs, t. IV, pag. 50, notes); dans le sloka qui nous occupe, ce nom appartient sans doute à une autre nation. M. Wilson remarque (As. Res. XV, p. 66) que ces Uruças pouvaient être les Oulous, hordes de Tartares et clans (ou tribus) d'Afghans, dont le nom, probablement dérivé de क्रोइस durasa, signifie « des enfants nés d'une femme de la même tribu. » M. Ch. Ritter pense que ces Uruças étaient peut-être une colonie de buddhistes, du temps que Kaçmîr professait leur culte (Erdkunde, a. Asien. Band II, 653), et dans ce cas le nom d'duraça leur conviendrait aussi bien qu'à toute autre tribu qu'on peut adjoindre aux Hindus.

Laissant de côté l'étymologie du mot, je ferai remarquer, avec M. Lassen (Pentopotamia, p. 35), que dans la Géographie de Ptolémée on trouve le nom d'Arva (dans quelques éditions, Varsa), qui, par la transposition d'une seule lettre, devient Uraça, contrée renfermée entre l'Indus et le Bidaspe (Vitastà). Le même savant, dans ses recherches sur la géographie du Mahâbhârat (voy. Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, II, 1, p. 52), reconnaît (Dig-vidjaya, sl. 1027, p. 345, édit. de Calc.), sous la forme d'Uragâ qu'emploie le poëte, le véritable nom d'Uraça, pays qui, situé à l'ouest du Kaçmîr, appartient, dit-il, aux cinq états vassaux dont parlent les Chinois. Ceux-ci le placent dans cette dernière contrée et l'appellent Ulashi. (Abel-Rémusat, Mémoires sur plusieurs questions relatives à la géographie de l'Asie centrale, Paris, 1825, p. 105.)

SLOKA 248.

# एकाङ्गा.....तिन्त्रणां

Ékâğya signifie « un membre, une division, » et peut se rapporter aux troupes combattant en corps, aux troupes régulières; c'est peut-être une dénomination particulière donnée aux gardes royales. Comme चतुर्इ tchaturanga signifie « une armée entière, » comprenant des éléphants, des chars, des chevaux et des fantassins, êkânga veut dire « une partie de cette armée, » ici probablement les fantassins, comme il est dit plus d'une fois expressément. (Voyez sl. 247.) Tantri, selon le dictionnaire, signifie « général, » dérivé de tantra « armée; » voyez Tantripalaka, nom de Djayadhrata. M. Wilson lit dans son manuscrit tatra, pour tantra; et suppose que par ce mot sont désignés des Tartares. Il pense aussi

que le mot ékâgga pourrait s'appliquer aux Afghans. Je serais très-porté à adopter ces conjectures dont la seconde est appuyée par des citations qu'il emprunte à l'ouvrage de M. Elphinstone sur le Kaboul, si nous avions le moindre indice, dans le Râdjataranginî, que ces deux peuples aient dans le temps dont il s'agit pris pied dans le pays de Kaçmîr. Attaché uniquement et exclusivement à la traduction du texte de cet ouvrage, je ne crois pas pouvoir y admettre un fait qui ne s'y trouve indiqué ni explicitement ni implicitement. En tout cas, il s'agit certainement de troupes d'élite salariées, qui ressemblent assez aux gardes prétoriennes, et qui, comme celles-ci, décident la querelle des prétendants à la couronne, comme il est dit expressément dans le sloka 247 de ce même livre. J'ai employé dans ma traduction les expressions générales de « di- « vision de l'armée, troupes, chefs de troupes, gardes. »

SLOKA 265.

# कुएिउका

Le mot इपिड hundi n'est pas parmi les mots sanscrits du dictionnaire; il est cependant d'un usage général dans toute l'Inde, et signifie « man- « dat, assignat, ou lettre de change. »

L'entretien des troupes s'effectue encore aujourd'hui, dans presque toute l'Asie, au moyen des fournitures qui sont à la charge des provinces.

SLOKA 300.

#### ग्रह्मपटल

Le dictionnaire interprète patala par « train, retenue, heap, a num-« ber, » et akcha par « die, wheel, car, a law suit, etc. » अज्ञापाटक « un juge. » Ce dernier sens est celui qui convient le mieux ici; le sloka 397 montre évidemment que akchapatala signifie « un office, une charge, une cour « de justice, » sens que j'ai adopté aussi dans le sloka 388.

#### SLOKA 303.

Je dois signaler ici dans notre texte une lacune ou un manque de clarté. Le succès de Çambhuvardhana pourrait ne pas avoir été complet : il serait possible qu'il eût été reconnu roi par le parti seulement qu'il avait gagné. Cette supposition n'est pas tout à fait gratuite : car on voit Çağkaravardhana, frère aîné de Çambhuvardhana, aller à la rencontre de Tchakravarma, pour défendre la capitale et l'empire. Cependant il n'est pas dit expressément que Çagkaravardhana ait été roi, mais seulement que les troupes le mirent à leur tête. Nous ne savons pas positivement qui des deux frères possédait le trône. J'ai cependant suivi M. Wilson, en plaçant Çağkaravardhana dans la liste des rois de Kaçmîr.

SLOKA 305.

### स्री6क्क

*Çrîdḥakka*. Nous trouvons ici *Dḥakka* comme un nom propre joint à *Çrî*, ce qui convient à un endroit sacré; mais il me reste quelque incertitude à l'égard de ce mot, qui paraît être tantôt un terme générique, tantôt un nom propre. Je n'ai pas les renseignements topographiques qui seraient nécessaires pour éclaircir la question. (Voyez ci-dessus, note du sloka 39.) Toutefois il paraît, d'après le sloka 305, que l'endroit dont il s'agit était dans le pays habité par la tribu des Damaras.

SLOKA 310.

## उन्मुख

L'excessive concision de la fin de cette comparaison rend le sens ambigu, et je ne sais si j'ai bien rendu celui du mot unmukha.

SLOKA 321.

# जार्यक

Ce mot n'est pas dans le dictionnaire, mais bien जाहक, qui signifie « chat » et « sangsue; » j'ai adopté le sens du dernier, sans changer le mot du texte qui se trouve aussi dans le manuscrit de la Société Asiatique de Calcutta, et qui pourrait avoir la même signification.

#### SLOKA 322.

Ge sloka rappelle celui du Ramayana (liv. II, xxvi, 35, édit. de M. de Schlegel), qui est cité dans l'Hitopadèça (liv. III, fable 4, p. 82, édit. de Bonn):

# स्पृशाद्मपि गजो कृन्ति जिन्नद्मपि भुजंगमः।

# पालयविष भूपालः प्रक्सविष दुर्जनः ॥२८॥

Un éléphant tue même par son toucher, le serpent même par son souffle, le roi même par sa protection, le scélérat même par son sourire.»

Si je ne me trompe, le sloka de Kalhana a plus de verve.

SLOKA 325.

### कोशं

J'ai traduit comme si c'était कीषं, qui, selon le Dictionnaire de M. Wilson, signifie « attestant une divinité. »

Nous rencontrons ici un usage pratiqué en formant un engagement, usage qui nous paraît plutôt scythe que hindu. Il nous rappelle aussi le serment des sept chefs devant Thèbes. Voyez Αίσχύνου ἐπτὰ ἐπὶ Θηβαῖς, 42-45:

Ανδρες γὰρ ἐπτὰ Θούριοι λοχαγέται
Ταυροσφαγοῦντες ἐς μελάνδετον σάκος,
Καὶ Θιγγάνοντες χερσὶ ταυρείου Φόνου,
Δρκωμότησαν.

Sept chess féroces, armés de lances, firent serment, en recevant dans leurs casques noirs, et en touchant de leurs mains le sang des taureaux qu'ils avaient immolés.

#### SLOKAS 334 ET 335.

On remarquera avec quelle sensibilité mêlée de respect Kalhana parle des guerriers qui ont succombé à leur destin, après avoir bravement combattu. Les Hindus savent rendre hommage à la bravoure; je pourrais le prouver facilement par un grand nombre de passages tirés de leurs poëmes, parmi lesquels je ne citerai que le Mahabharat, qui est un recueil d'épopées héroïques. Leurs poëtes trouvent toujours une belle figure poétique pour parler de la mort d'un héros : on croirait qu'ils ont voulu orner sa tombe d'une guirlande de fleurs. Le vieux Dhritarachtra, accablé par le souvenir des malheurs qu'il a déjà éprouvés, et par le pressentiment des nouveaux coups qui vont l'achever, s'écrie (Mahab. Adhiparva, sl. 183, p. 7, édit. de Calc.):

यदाश्रीषं शर्तल्ये शयानं वृद्धं वीरं सादितं चित्रपुंखै:।

# भीष्मं कला सोमकानल्पशेषांस्तदा नाशंसे विजयाय सञ्जय ॥१६३॥

Depuis que j'ai appris qu'après avoir affaibli les rangs des Yadavas, Bhichma (le grand-oncle des Pandus), ce vieux héros, dort sur un lit de flèches, percé par des plumes de couleurs variées, je ne parle plus de victoire, ô Santchaya.

J'ajouterai que les Hindus, encore de nos jours, rendent un culte spécial aux armes. Le Râdjaput adore tous les matins son sabre après l'avoir posé nu par terre; il le relève ensuite et le baise avant de le remettre dans le fourreau. Les Sipahis, dans toute l'Inde, célèbrent chaque année, à un certain jour, et avec toute la magnificence possible, la fête des armes à laquelle les habitants de tout âge se plaisent à prendre part.

#### SLOKAS 342 ET 343.

La description du prince, quoique très-minutieuse, pourrait ne pas paraître assez claire. Il levait sa main gauche, enveloppée de la bride de son cheval, pour soutenir son turban qui allait tomber, et dont un pendant descendait jusqu'à son glaive, et il posait sa main droite sur la garde de son épée, ou parce qu'il était toujours prêt à la tirer (précaution qui n'était pas trop inutile dans une ville nouvellement conquise), ou parce que le mouvement du cheval la faisait trop remuer, ou pour les deux motifs à la fois.

Toute la description de la pompe avec laquelle le conquérant entra dans la ville est d'une vérité frappante, et peut être citée comme un exemple de la meilleure manière de notre auteur.

SLOKA 353.

### उाम्ब

Domba n'est pas dans le dictionnaire. M. Wilson explique ce mot dans une note de son extrait de l'histoire de Kaçmîr (As. Res. XV, 71), en disant: « un homme de la plus basse classe, par qui se font les services « les plus impurs. »

sloka 359.

## चित्रार्पितामिव

Immobiles comme des peintures.

Expression familière aux poêtes hindus. Ainsi Kalidasa, dans le Raghavansa (II, sl. 31):

# वामेतरस्तस्य करः प्रहर्तुर्नखप्रभाभूषितकङ्कपत्रे ।

# सक्ताङ्गलिः सायकपुंख एव चित्रार्पितारम्भ इवावतस्ये ॥३१॥

La (main) droite du guerrier (Dilipa) prête à frapper, après avoir attaché au roseau de la flèche ses doigts qui, par la splendeur de leurs ongles, embellissaient les plumes de héron, resta immobile et paraissait placée dans un tableau.

#### SLOKA 362.

A cause de mon ignorance du système musical des Hindus, je dois avouer que je me sens incapable de commenter ce sloka.

#### SLOKA 372.

# विपरीतरतोद्रेक

Sur ce sloka, je ne puis que renvoyer les lecteurs à la page 87 de la Pentopotamie de M. Lassen (note du sl. 53); à la page 24, sl. 12, de son édition et traduction du *Gitagovinda*; au sloka 60 du *Nalodaya*, et à la page 36, sl. 15, du *Brahma-vaivarta-purani Specimen* du docteur Stenzler.

#### SLOKA 377.

Dans ce sloka j'ai cru devoir sacrifier la concision de l'original à la clarté de la traduction.

SLOKA 379.

## ग्रधेय

#### Fils de Radha.

Nous trouvons dans le dictionnaire que Râdhêya est un des noms de Karna. Dans le *Mahabharat* et dans le *Vichnu-purâna* Karna est fils de Kuntî et du soleil.

SLOKA 381.

## उपाङ्गगीतस्य

Upanga signifie, selon le dictionnaire, «la marque distinctive d'une «caste faite avec du sandal sur le front, ou sur un autre membre du «corps, et aussi une partie secondaire d'une science.» Ici ce mot ne peut se rapporter qu'au chant, et je l'ai rendu par «artificiel.»

SLOKA 392.

### सोमपै:

Les buveurs de sôma, ou du jus d'une plante, asclepias acida, consacrée à la lune, sont des hommes pieux ou des saints.

SLOKA 402.

Il est sévèrement défendu à un brahmane d'accepter un don queld'un roi pervers (Lois de Mann, liv. IV, sl. 87):

# यो राजः प्रतिगृद्धाति लुन्थस्योच्छास्त्रवर्त्तनः। स पर्यायेण यातीमान् नरकानेकविंशतिम्॥६९॥

Celui qui accepte d'un roi avide et transgresseur des lois va successivement dans les vingt et un enfers suivants.

Trad. de M. Loiseleur-Deslongchamps.

SLOKA 432.

# **श्वकी्रया**टिताङ्गकं

Le supplice au moyen de fragments de pots doit paraître étrange. L'histoire de l'Occident nous en offre cependant un autre exemple, dans le récit de la mort de la célèbre Hypacie, fille de Théon. Elle était mathématicienne comme son père, et occupait une chaire de philosophie à Alexandrie; et c'est elle, l'admiration du monde, mais femme païenne, que le fanatisme de quelques chrétiens de cette ville mit à mort l'an 415 de notre ère: καὶ ἐκ τοῦ δίφρου ἐκδακόντες, ἐπὶ την ἐκκλησίαν ἢ ἐπώνυμον καισαρίον συνέκκουσην ἀποδυσαντές τε την ἐσθητα ὀστράκοις ἀνειλον. «Et «l'ayant jetée à bas du char, ils la traînent dans l'église qu'on appelait «Impériale, et l'ayant dépouillée de ses habits, ils la tuèrent au moyen « de pots cassés. » (Socrat. Histor. ecclesiast. cap. 15.)

SLOKA 449.

# **क्रत्रचाम**रहासिनी

Je remarquerai ici que les poëtes hindus appliquent généralement le

rire à tout ce qui est blanc, comme l'ombrelle et le tchamara. Ainsi Kalidasa dit, dans la description du printemps :

# कुदैः सिवभ्रमवश्रूरुसितावदातैः संशोभितान्युपवनानि मनोक्शणि। चित्तं मुनेर्णि क्रिन्त निरस्तरागं प्रायेण रागमिलनानि मनासि पुंसां॥३३॥

Ravissant l'âme, resplendissant de fleurs de kundas (jasmin) qui sont blanches comme le rire des femmes attrayantes, les jardins enlèvent le cœur même des Munis, dont toute passion est bannie, et à plus forte raison celui des autres hommes qui le gardent souillé de sensualité.

SLOKA 461.

# धूमनिदग्धकूर्चानां

Littéralement : « ayant la barbe brûlée par la fumée. » On sait que dans l'Orient les hommes parfument leur barbe en y faisant pénétrer la vapeur des choses odorantes qu'ils allument. L'auteur a peut-être voulu désigner des brahmanes courtisans et soigneux de leur toilette. Ou, comme kûrtcha signifie aussi « fausse louange, vanterie, adulation, « dissimulation, » on pourrait aussi entendre « des brahmanes dont les « fausses louanges soulevaient une fumée. »

SLOKA 471.

# लक्ष्या सखती देषात्

Soit à cause de la haine qui existe entre Lakchmî et Sarasyatî.

Lakchmî, épouse de Vichnu, est aussi, comme on sait, la fortune personnifiée; Sarasvatî est la déesse de l'éloquence. On voit qu'il est fait ici allusion à la pauvreté des savants et des poëtes, lot qui paraît leur être échu dans tous les pays. Selon une légende indienne, la faute en est depuis longtemps à Pârvatî. Aux noces de cette déesse et de Çiva, ce dieu, pour rendre complets les plaisirs de la fête, créa des poëtes qui devaient chanter ses exploits devant l'assemblée des dieux; et depuis ce

temps, ils demeurèrent attachés à sa cour qui, dans Kailasa, est le paradis du dieu créateur. Un jour Pârvatî leur demanda de chanter ses louanges; mais ils crurent devoir s'en excuser, disant qu'ils n'avaient été créés que pour chanter celles des héros. La déesse, irritée par ce refus, prononça contre eux l'arrêt d'une éternelle pauvreté. Çiva, ne pouvant pas en arrêter l'effet, l'adoucit cependant en permettant aux bardes d'aller visiter la terre, où ils trouveraient toujours de la renommée, et quelquefois des richesses, que cependant ils ne conserveraient jamais. (Voyez Historical sketches of the south of India, by lieut. colonel Mark Wilks, tom. Ir, pag. 21.)

## LIVRE SIXIÈME.

SLOKA PREMIER.

## ग्रपर्णा

Qui ne prend pas même des feuilles pour nourriture.

Épithète attributive de Parvatî. Les Hindus attribuent à leurs divinités les vertus qu'ils estiment le plus et qu'ils pratiquent assez souvent euxmêmes, l'abstinence et le jeûne.

SLOKA 18.

# सोपानकूपे

Ce mot, qui est composé de sópâna « un escalier, » et de kûpa « un « puits, une cavité, » signifie littéralement « puits de l'escalier; » je l'ai rendu selon le contexte par « petit appartement de l'escalier; » et cet appartement avait probablement un jardin des produits duquel la femme devait vivre.

SLOKA 67.

# प्रत्यवेत्तापरः

Le même mot se trouve ci-dessous dans le sloka 68; ce qui fixe le sens que je lui ai donné: « attentif à l'accomplissement des contrats. » SLOKA 71.

Ce sloka paraît se rattacher à quelques autres qui manquent.

SLOKA 73.

#### वेलावित्तस्य

Ce mot n'est pas dans le dictionnaire; il est composé de ইল « limite, « discours, » et de বিল « jugé, exploré, notoire, etc. » ou de বিল « bien, « propriété, chose. » Il reparaît dans les slokas 106, 127, 324; et il m'a paru signifier « une charge judiciaire. »

#### SLOKA 75.

Ce sloka contient la comparaison la plus froide et la plus forcée que nous ayons à blâmer dans notre auteur. Je ne serais pas fâché de n'en avoir pas compris le sens. Le jeu de mots repose sur la double signification du mot मुन्त् qui veut dire « bien disposé, vertueux, » et « bien « arrondi. »

#### SLOKA 76.

Je dois avouer que ma traduction de ce sloka n'est nullement satisfaisante. Quoique anganà signifie aussi « femelle d'un éléphant du nord, » je n'ai pas osé y rapporter les dispositions des femmes.

SLOKA 82.

# कृष्णाजिनं दधी

Le roi se revêtit d'une peau noire de chevreuil.

On sait que Bacchus était représenté revêtu d'une peau de faon, appelée nebris, et que ceux qui se vouaient au culte de ce dieu s'habillaient communément de cette peau. Selon quelques-uns, celle-ci indiquait, par ses taches, le nombre infini des astres.

Strabon (liv. XV, pag. 719, édit. Casaubon, Paris, 1620), en parlant de trois classes de Pramnes, dit: Τους δε πολιτικούς σινδονίτας κατα πόλιν ζῆν, ἦν καὶ κατ ἀγρούς, ἐνημένους νεβρίδας, ἢ δορκάδων δόρας. «Quant à «ceux de la troisième classe, les uns portent des robes de toile, et se « tiennent dans les villes; les autres vivent dans les campagnes, couverts « de peaux de cerf ou de daim. » J'ai fait remarquer (note sur le sloka

178 du livre I<sup>er</sup>) que ces Pramnes étaient probablement des buddhistes. C'était apparemment en signe de deuil que le roi Yaçaskara se revêtit d'une peau noire de chevreuil, au lieu d'une peau tachetée qui se portait communément, comme on le voit encore aujourd'hui dans l'Inde.

#### SLOKA 83.

Le second demi-sloka m'a paru prêter à plus d'une interprétation. On aurait pu dire aussi : « Il était disposé à douter du rapport des mal-« veillants ; » toujours amoureux, il n'a pas pu se persuader du crime de sa bien-aimée.

SLOKA 96.

### ग्रष्ठस्तम्भमएउपात्

Mandapam est un édifice dont le toit plat est soutenu par des colonnes, et dont un côté seulement est ouvert.

#### SLOKA 102.

D'après les usages des Hindus, le mourant quitte sa maison et se met devant la porte, si ce n'est au bord d'une rivière sacrée, ou dans une chapelle, comme il arriva à ce roi.

#### SLOKAS 138-144.

J'ai adopté la leçon du manuscrit de la Société Asiatique de Calcutta, en substituant मलुनाद à मधुनाद que porte l'édition de Calcutta.

La mort de cette femme fidèle et héroïque rappelle celle de Chirine, qui est l'héroïne d'un célèbre roman persan. Celle-ci, à qui quelques auteurs donnent pour père Maurice, empereur romain, avait inspiré à Khosru, roi de Perse, un violente passion, qui, pendant les derniers six ans de la vie de ce prince, fut, dit-on, la principale cause de l'avilissement de son caractère, jadis si grand, de la perte de toutes ses conquêtes et de sa fin tragique. En effet, devenu l'horreur de tous ses sujets, Khosru fut emprisonné par ses ministres, et mis à mort par son propre fils Cherouyah (Siroès), l'an 7 de l'hégire, ou 628 de J. C.

Je ne parlerai pas de l'amour de Ferhad pour la belle Chirine, amour que ce célèbre architecte paya de sa raison et de sa vie, et qui est chanté dans tout l'Orient. Je me bornerai à rapporter comment l'objet de tant d'adoration eut une fin tragique semblable à celle de l'héroïne indienne. Le parricide tenta de posséder la veuve de son père. Chirine feignit de vouloir se rendre à ses désirs, à condition cependant qu'il lui permît de voir encore une fois le visage inanimé de celui à qui elle s'était si longtemps dévouée. On le lui montra, et elle se donna la mort sur le corps de Khosru.

### SLOKA 146.

Le blâme de la cupidité et l'exhortation à la modération de nos désirs sont les principaux lieux communs de la morale des Hindus; aussi semblent-ils avoir atteint la perfection dans l'expression de ces sentiments. Je citerai deux slokas du मोह मुद्दर्ः Môhamudgarah, ou « le marteau pour « abattre l'erreur, » dont les douze slokas rimés, attribués à Çagkara Tcharya, portent, pour ainsi dire, le type de l'esprit national, en tant qu'ils sont constamment dans la bouche des Hindus de tout âge:

दिनयामिन्यौ सायं प्रातः शिशिष्वसन्तौ पुनग्यतौ। कालः क्रीउति गच्छत्यायुस्तद्यि न मुंचत्याशावायुः ॥ ६॥ ग्रञ्जं गिलतं पिलतं मुएउं दन्तिविहीनं जातं तुएउं। कार्श्वतकस्पितशोभितद्युउं तद्यपि न मुंचत्याशाभाएउं॥ ७॥

- 6. Le jour et la nuit, le soir et le matin, l'hiver et le printemps, vont et reviennent; le temps se joue, l'âge se passe: mais ce qui ne nous quitte jamais, c'est le souffle de l'espérance.
- 7. Le corps s'affaisse, la tête blanchit, la bouche se dégarnit de dents; le bâton tremble plié par la main qui s'y appuie, et cependant l'illusion du désir ne nous quitte pas.

SLOKA 155.

## तिष्णुता

Djichnu est un des noms d'Ardjuna, de Vichnu et d'Indra; mais ici nous ne pouvons que supposer qu'il est celui d'une famille princière de Kaçmîr.

SLOKA 157.

### रक्कार्

Ce mot n'est pas dans le dictionnaire, mais il signifie toute plaisanterie

grossière, comme faire frapper la tête d'une personne contre celle d'une autre, donner des chiquenaudes, des coups, etc.

SLOKA 182.

## पेटकैः

Pétaka signifie proprement « un panier; » j'ai cru devoir dire « appa-« reil de chasse. »

SLOKA 200.

On se rappellera que c'est un acte de piété envers les parents et les amis que de jeter leurs restes mortels dans une rivière sacrée.

SLOKA 210.

Nous avons ici probablement un jeu de mots sur योगचेम « bonheur « du pays , propriété nationale, et चेमगुपू « conservateur du bonheur, » nom du roi.

### वायुपुत्र

Le fils du vent est Hanuman, ce chef de singes, ou plutôt d'une nation barbare, dont nous avons déjà fait mention.

SLOKA 240.

### भद्वार्का

Bhattâraka, une déesse, un sage, un muni; ici probablement l'image de la déesse de la victoire.

SLOKA 258.

# दुर्गयेव महासुरा

Les exploits de l'épouse de Çiva contre les Asuras sont particulièrement représentés dans le poëme déjà cité, le Dévimahatmyam. Je transcrirai ici deux slokas du chapitre viii, qui contient le combat contre l'Asura Raktavidja:

रक्तविदुर्यदा भूमौ पतत्यस्य शरीरतः। समुखतति मेदिन्यां तत्प्रमाणस्तदासुरः॥४०॥ यावन्तः पतितास्तस्य श्रीराद्रुक्तविन्दवः।

तावन्तः पुरुषा जातास्तद्वीर्यवलविक्रमाः ॥ ४३॥

Édit. Poley, p. 40, 41.

40. Chaque fois qu'une goutte de sang tombait de son corps sur la terre, il en surgissait un Asura qui lui était semblable.

43. Autant de gouttes de sang qu'il tombait de son corps, autant il naissait de ces gouttes des hommes de sa valeur, de sa force et de sa puissance.

On remarquera la coïncidence de cette image allégorique avec un passage de l'hymne français qui, semblable à l'appel de la conque de Vichnu, dieu conservateur, fit tressaillir le monde :

S'ils tombent, nos jeunes héros, La terre en produit de nouveaux Contre vous tout prêts à se battre!

Le même chapitre de Devimahatmyam nous permet de faire observer la différence que présentent entre eux le génie poétique ou mythique des Grecs et celui des Hindus, lorsqu'il s'agit de représenter sous une image la même idée générale, savoir : qu'il faut détruire un ennemi entièrement avant que sa force, abattue pour un moment, ne puisse prendre un nouvel accroissement. Hercule étouffe le géant Antée, dans l'air, avant qu'il ne touche la terre, dont le contact lui rendrait une nouvelle force. Tchamunda absorbe le sang de Raktavidja afin que de ce sang il ne puisse s'élever de nouveaux ennemis; elle dévore les Asuras et boit aussi leur sang.

SLOKA 275.

# हंसः चीर्पयोविभागकुश्ल

Le cygne habile à séparer le lait de l'eau.

Ferichta dit qu'un roi du Tibet (peut-être de Ladakh) envoya à Zaïn-alabedin, roi de Kaçmîr, qui régna de l'an 1422 à 1472, une paire d'oiseaux d'une beauté extraordinaire, qui avaient été pris sur le lac de Manassarovara. On les appelait oies royales; le savant traducteur, le colonel J. Briggs, dit que c'étaient des cygnes de l'espèce européenne. Ces oiseaux savaient séparer l'eau et le lait qui étaient mêlés, et les boire purs l'un et l'autre séparément.

SLOKA 305.

# वेकुएउ

C'est le nom du ciel de Vichnu, qui est employé ici pour désigner un lieu très-agréable.

SLOKA 316.

### कमला

Kamalá, nom de la déesse Lakchmî, signifie aussi « un lotus; » ce qui suggère à notre auteur la comparaison qui se trouve dans le sloka 316.

### SLOKA 364.

Les Hindus croient qu'auprès des arbres brûlants les antilopes perdent leur poil et en prennent un autre.

Ce sloka exprime la croyance fondamentale des Hindus selon laquelle tout ce qui existe n'est qu'une transformation perpétuelle de ce qui a été, et comme un état d'enfantement qui n'est jamais achevé. Ainsi dans l'Hitopadèça (p. 6, éd. de Bonn) il est dit:

म्रायुः कर्म च वित्तं च विद्य निधनमेव च । पञ्चैतान्यपि सुज्यन्ते गर्भस्थस्यैव देहिनः ॥ ५६ ॥ म्रवश्यं भाविनो भावा भविन्त महतामपि । नग्नत्वं नीलकाएरस्य महाहिश्यमं होः ॥ ५९ ॥

- 26. L'âge, les actions, la richesse, la connaissance et même la mort de l'homme, ces cinq choses sont déterminées lorsqu'il est encore dans le sein de sa mère.
- 27. Le destin prédéterminé de tous les êtres, quelque grands qu'ils soient, se réalise inévitablement. La nudité est le destin de Nîlakantha, celui de Hari est le sommeil sur le grand serpent.

FIN DES NOTES.

## APPENDICE AUX NOTES.

(Voyez la note sur les slokas 307, 308 et 309 du livre Ier.)

# ग्रय श्रीमहाभारते बाहीकवर्णना

### संजय उवाच

तथ ब्रुवन्तं परुषं कार्णी मद्राधिपं नदा।
प्रभावं विगुणं भृयः प्रोवाजाप्रियदर्शनं ॥१॥
॥ कार्ण उवाच ॥ इदं तु मे त्वमेकाग्रः शृणु मद्रजनाधिप।
सिनधी धृतराष्ट्रस्य प्रोच्यमानं मया श्रुतं ॥२॥
देशांश्च विविधांश्चित्रान् पूर्ववृत्तांश्च विवधांश्चित्रान् पूर्ववृत्तांश्च पार्थिवान्।
बाह्मणाः कथयन्ति स्म धृतराष्ट्रनिवेशने ॥३॥
तत्र वृद्धः पुरावृत्ताः कथाः कश्चिद्विज्ञोत्तमः।
वाह्मकदेशान् मद्रांश्च कुत्सयन् वाव्यमञ्जवीत् ॥४॥
विह्ष्कृता हिमवता गङ्ग्या च विह्ष्कृताः ।
सर्स्वत्या यमुनया कुरुत्तेत्रेण चापि ये ॥५॥
पञ्चानां सिन्धुषष्टानां नदीनां ये व्तराश्चिताः।
तान् धर्मवाद्यानश्चीन् वाह्मकान् परिवर्जयत् ॥६॥

पहुंचे dans l'édit. de Calc. et dans celle de Bonn.

पूर्वदत्तांश्च édit. Calc.

वाल्होक partout dans le manusc. du Collège sanskrit de Calc. pour वाहोक.

तिरस्कृता édit. Bonn.

धर्मवाग्भिरश्चीन् édit. Bonn.

गोवर्द्धनो नाम वटः समदं नाम चत्वरं। एतद्राजकुलद्वार्माकुमारात् । स्मराम्यहं ॥ ७ ॥ कार्येणात्यर्थगृहेन वाहीकेषुषितं <sup>²</sup> मया । तत रुषां समाचारः संवासाद्विदितो मम ॥ ८॥ शाकलं <sup>5</sup> नाम नगरमापगा नाम निम्नगा । जार्तिका भाम बाहीकास्तेषां वृत्तं सुनिद्धितं ॥ री॥ थानागौद्यासवं <sup>5</sup> पीत्वा गोमांसं लण्**नै**: सह । त्रपूपमांसमयानामाशिनः <sup>6</sup> शीलवर्जिताः ॥१०॥ गायन्यय च नृत्यन्ति स्त्रियो मत्ता विवाससः। नगरागार्वप्रेषु विहर्माल्यान्लेपनाः॥११॥ मत्ता च गातिर्विविधैः खरोष्ट्रिनिदे।पमैः। म्रनावृता मैथुने ताः <sup>६</sup> कामचाग्रश्च सर्वशः॥ १२॥ त्रादुर्न्योन्यसूक्तानि प्रब्वाणा महोत्कटाः। हे हते हे हतेत्येवं स्वामिभर्तृ हतेति च।° म्राक्रोशन्यः प्रनत्यन्ति व्रात्याः पर्वस्वसंयताः ॥ १३ ॥

कुलो man. Coll. sansk. Calc. द्वार्मार्गमारात éd. Bonn.

वाह्रोकेषुश्रुतं man. Coll. sansk. Calc.

साकलं édit. Bonn.

जिला édit. Calc. जातिका man. Coll. sansk. Calc.

<sup>ै</sup> गोउपार्च édit. Bonn.

<sup>ै</sup> मद्यानां मद्रका : man. Coll. sansk. Calc. वाद्यालानाश्रिन : édit. Bonn.

र मत्तावगोतैः édit. Calc. मतावगाहैः édit. Bonn.

<sup>ै</sup> मैथनेष् man. Coll. sansk. Calc.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Tout ce demi-sloka n'est pas dans l'édition de Bonn; il est dans l'édition de Calcutta et dans le man, du Coll. sansk. de Calc.

तासां किलाविलप्रानां निवसन् कुरुजाङ्गले।
किर्मिश्वद्रश्चानां नातिद्रश्चमना जगौ॥१४॥
सा नृनं वृद्धती गौरी सुस्मकम्बलवासिनी।
मामनुस्मरती शेते वाद्धीकं कुरुचाङ्गले ॥१५॥
शातद्रुकां नटीं तीर्त्वा तां च रम्यामिरावतीं।
गत्वा स्वदेशं द्रश्चामि स्थूलश्चाः शुभाः स्त्रियः॥१६॥
मनःशिलोद्ध्वलापांग्यो गौर्यःस्त्रीककुदो ऽच्छानाः।
कम्बलाजिनसंवीताः क्रन्दन्त्यः प्रियदर्शानाः॥१९॥
मृदङ्गानकश्चानां मर्दलानां च निस्वनैः।
खरोष्ट्राश्वतरेश्चेव मत्ता यास्यामहे सुद्धं॥१६॥
शमीपीलुकरीराणां वनेषु सुद्धवर्मसु।
श्रप्णान् सक्तुपिएउांश्च प्राश्चनो मधितान्वितान्॥१६॥
पश्चिषु प्रवला भृत्वा कदा संपततो ऽध्वगान्।
चेलापहारं कुर्वाणास्ताउथिष्याम भुयसः॥२०॥
\*\*

तेषा édit. Bonn.

<sup>ै</sup> कुरुवसिनं édit. Bonn.

र्वे प्रातद्वकामहं édit. Calc. प्राताद्वृतं नदं édit. Bonn.

पाङ्गोगीर ोह्नि édit. Bonn. गोर्यह्नी édit. Calc.

कुर्वती édit. Bonn.

र्व मदनानां édit. Bonn. पटहानां man. Coll. sansk. Calc.

पथि सुप्रबला édit. Calc.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Le man. du Collége sanskrit et l'édition de Calcutta portent ici, et en d'autres eudroits, un autre ordre de slokas que l'édition de Bonn; j'ai suivi celui de la dernière, en continuant de marquer les variantes dans le texte.

इति गायन्ति ये मत्ताः सिंधुना । शाकलाम्य ये । सवालवृद्धाः क्रन्दन्तस्तेष् र धर्मः कथं भवेत् ॥२१॥ एवं शीलेषु बात्येषु बाहीकेषु दुरात्मस्। कश्चेतयानो निवसेन्मृहूर्तमपि मानवः॥२२॥ र्रशा ब्राह्मणेनोक्ता बाहीका मोवचारिणः। वेषां षरुभागर्क्ता त्वम्भयोः श्रभपापयो ॥२३॥ इत्यूका बाद्यणः साधृहत्तरं प्नहत्तवान् । बाहीकेष्ठविनीतेषु प्रोच्यमानं निबोध तत् ॥२४॥ तत्र स्म राच्यसी गीतिः सदा कृष्णचत्र्रशीं। नगरे शाकले स्फीते त्राङ्ख्य <sup>5</sup> निशि दुन्हुभिं ॥ २५॥ कदा वाहे पिका <sup>6</sup> गाथा: पुनर्गास्यामि शाकले । गव्यस्य <sup>7</sup> तृप्ना मांसस्य पीत्वा गीउं सुराशवं ॥ २६ ॥ गौरीभिः सङ् नारीभिर्वृहतीभिः स्वलंकता। पलाएउुगएउूष्युतान् खारुनी चैउकान् <sup>8</sup> बहून् ॥२९॥ हुन शल्य विजानीहि हुन भूयो ब्रवीमि ते। यदन्यो प्रयुक्तवान् ग्रस्मान् ब्राह्मणः कुम्संसिद्धं ॥ २६ ॥

प्रीधूनां édit. Bonn.

शोधनाम्रा édit. Bonn.

कर्दन्तस्तेषु édit. Bonn.

गाति édit. Bonn.

म्रावास man. Coll. sansk. Calc.

कदा वाहियिक गाया édit. Calc. कदावाहिनिकपाथाः édit. Bonn.

मञ्जूतिरुपा édit. Bonn.

कवकान् édit. Bonn.

पञ्च नद्यो वरुन्त्येता यत्र पील्वनान्यपि । श्तदृष्ट विपाशा च तृतीयैग्वती तथा ॥२५॥ चन्द्रभागा वितस्ता च सिन्धुषष्टा वहिर्गिरे:। श्रास्ता नाम ते ठेशा नष्टथर्मा न तान् व्रजेत् ॥ ३०॥ त्रात्यानां रासमीयानां <sup>2</sup> वाङ्गीकानामयज्वनां । न देवाः प्रतिगृह्णन्ति पितरो ब्राट्यणास्तथा ॥३१॥ तेषां प्रणष्टधर्माणां बाहीकानामिति स्रुतिः। ब्रात्मणेन तथा प्रोत्तं विदुषा साधुसंसदि॥३२॥ काष्ट्रकुएउेषु बाहीका मृएमयेषु च मुस्तते। शत्तुमायावलिप्रेषु <sup>5</sup> श्वावलीढेषु निर्वृणा ॥ ३३ ॥ ग्राविकंचौछिकं चैव चीरं गार्रभमेव च। तद्विकारांश्च बाहीकाः खादन्ति च पिवन्ति च ॥ ३४॥ वाराहं कौक्रुटं भांसं गव्यं गार्टभमीष्टिकं। ये गुञ्चनेन 5 खाढ़िन तेषां जन्म निर्धकं ॥ ३५॥ प्त्रसंकरिणो जाल्माः भर्तावचीरभोजनाः । म्रारा नाम बाहीका वर्जनीया विपश्चिता ॥ ३६ ॥ हन शल्य विजानीहि हन भूयो बवीमि ते।

पोल्वनाहृहिः édit. Bonn. पोलवनान्यृत édit. Calc.

<sup>ै</sup> पामनीयानां वैदेहानाम् edit. Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> वाद्या édit. Bonn.

<sup>&#</sup>x27; कोकुरं édit. Bonn.

<sup>ै</sup> ऐंड च येन man. Coll. sansk. édit. de Calc.

<sup>ै</sup> पुत्रसंकारिजन्मानः édit. Bonn.

<sup>ै</sup> सर्वान्तः man. Coll. sansk. Calc.

यदन्यो ऽप्युक्तवान् मक्यं ब्रात्सणः कुरुसंसिद ॥ ३७ ॥ युगन्थरे पयः पीत्वा प्रोष्य चाप्यच्यृतस्यले । तद्बङ्क्तिलये स्नात्वा कथं स्वर्गं गमिष्यति ॥ ३६॥ पन्ज नयो वहन्त्येता यत्र निःसित्य पर्वतात्। म्रास्टा नाम बाहीका न तेष्ठार्यो द्यहं वसेत्॥ ३६॥ विस्म्य नाम लीकम्य विपाशायां पिशाचकौ। तयोर्पत्यं वाहीका नैषा सृष्टिः प्रजापतेः॥ ४०॥ ते कथं विविधान् धर्मान् <sup>1</sup> ज्ञास्यने हीनयोनय। कारस्कृतान् <sup>2</sup> माहिषकान् कालिङ्गान् केरलास्तवा <sup>3</sup>। कर्कीरकान् वीर्काम्य दुर्धमीम्य विवर्जयेत्।। ४१॥ इति तीर्थानुसर्तारं⁵ राज्ञसी काचिरव्रवीत्। एक्सात्रिशयी गेहे महोलूखलमेखला ॥ ४२॥ त्रारहा नाम ते देशा बाहीका नाम ते जनाः <sup>6</sup>। ब्राह्मणापसदा यत्र तुल्यकालाः प्रजायते ॥ ४३ ॥ वेदा न तेषां वैद्यं च यसो यजनमेव च। ब्रात्यानां दासमीयानामन्नं देवा न भुज्जते ॥ ४४ ॥ प्रस्थला मद्रगान्थारा त्रारटा नाम तस्कराः 1

भावान् édit. Bonn.

कारस्कारान् édit. Bonn. édit Calc.

कीरकारबीन् édit. Bonn.

कर्कारान् वीरकाश्चत्यान् दुर्मराश्च édit. Bonn.

तीर्थानुसन्तानं man. Coll. sansk. Calc.

<sup>ें</sup> बाहीकं नाम तड़ालं édit. Bonn. édit. Calc.

<sup>ै</sup> नामतः खग्नाः édit. Calc.

वसातिसिन्धुसौवीग इति प्रायो ऽतिकुत्सिताः ॥ ४५ ॥ इति श्रीमहाभाग्ते कर्णपर्वणि कर्णशल्यसंवादे चतम्बत्वारिंशो ऽध्यायः ॥

## ।। कर्ण उवाच ॥

कृत शल्य विजानीहि कृत भूयो ब्रवीमि ते। उच्यमानं मया सम्यक् तदेकाग्रमनः शृगु ॥ १६॥ बाह्मणः किल नो गेहमभ्यगच्छत् पुराऽतिष्टिः । म्राचारं तत्र संपेक्ष्य प्रीतो वचनमत्रवीत् ॥ ४९ ॥ मया हिमवतः श्रुङ्गमेकेनाध्युषितं चिरं । रृष्टाम्य वहवो देशा नानाधर्मसमावृताः॥ १६॥ न केनचिद्धमेर्ण<sup>2</sup> विरुध्यन्ते प्रजा रूमाः। सर्व हि ते ऽब्रुवन् धर्म यदुक्तं वेदपारगैः ॥ ४६॥ ऋटता तु ततो देशान् नानाधर्मसमाकुलान्। **ग्रागच्छता महाराज बाहीकेषु निशामितं ॥५०॥** तत्र वै ब्राट्यणो भूत्वा ततो भवति चत्रियः। वैष्यः शूद्रश्च बाहीकस्ततो भवति नापितः॥५१॥ नापितम्ब ततो भूत्वा प्नर्भवति ब्राह्मणः। दिचो भूत्वा च तत्रैव पुनर्दासोऽभिजायते॥ ५२॥ भवत्येकः <sup>5</sup> कुले विप्रः प्रमृष्टाः कामचारिणः।

पुरा édit. Bonn.

<sup>े</sup> न च केन च धर्मेण édit. Bonn.

म्रवन्येक्कुले édit. Bonn.

गान्थारमद्रकाम्रीव बाहीकाम्र्याल्पचेतसः॥ ५३॥ एतन्मया श्रुतं तत्र धर्मसंकरकारकं । क्तस्नामिटत्वा पृथिवीं बाहीकेषु विपर्ययः॥ ५४॥ हुना शल्य विजानीहि हुना भूयो ब्रवीमि ते। यदप्यन्यो ऽत्रवीद्वाक्यं बाहीकानां च कुत्सितं ॥ ५५॥ सती पुरा हृता काचिदारिका¹ किल दस्युभि:। ऋधर्मतस्रोपयाता सा तानभ्यशपत् ततः॥ ५६॥ बालां बन्धुमतों यन्मामधर्मेणोपगच्छत । तस्मान्नार्यो भविष्यन्ति बन्धक्यो वै कुलेषु च ॥ ५९ ॥ न चैवास्मात् प्रमोत्तध्वं घोरात्<sup>2</sup> पापान्नराथमाः। तस्मात् तेषां भागकृत् भागिनेया न सूनवः॥ ५६॥ कुरवः सङ्पञ्चालाः शाल्वा मत्स्याः सनैमिषाः। कोशलाः काशपोगुराष्ट्रा <sup>5</sup> कालिङ्गा मागधास्तव्या ॥ ५६ ॥ चेदयस्य महाभागा धर्म जानन्ति शास्रतं। नानादेशेषु भन्तम्ब प्रायो बान्धालयारृते ॥ ६०॥ म्रामत्येभ्यः कुरूपाञ्जालदेश्या म्रानैमिषाच्चेदयो ये विशिष्टाः। थर्म पुराणमुपजीवन्ति सन्तो मद्रादृते पाञ्जनदाम्च जिद्धान् ॥६१॥ रवं विद्वान्<sup>⁵</sup> धर्मकथासु राजंस्तूर्णी भूतो जउवच्छत्य भूपः °।

म्राप्टा édit. Bonn. म्राप्टात् édit. Calc.

<sup>ै</sup> घोरपापा édit. Bonn.

काषायो ऽङ्गाश्च

<sup>&#</sup>x27; नानादेश्रेषुसन्तश्च édit. Calc.

<sup>ੈ</sup> ਗਿਈ édit. Bonn.

<sup>्</sup>रभूयाः édit. Bonn.

त्वं तस्य गोप्न च जनस्य राजा षर्भागर्हता श्रुभर्ष्कृतस्य ।॥ ई२॥ ग्रथवा दृष्कृतस्य त्वं कृती तेषामरिच्चता। रिचता पूएयभायाजा प्रजानां त्वमपूएयभाक् ॥ ६३॥ पूज्यमाने प्रा धर्मे सर्वदेशेषु शास्रते। धर्म पान्जनदं रृष्ट्वा धिगित्यारु पितामरुः॥ ६४॥ त्रात्यानां दासमीयानां कते <sup>2</sup> ऽप्यश्भकर्मणां। ब्रह्माणा निरिते <sup>5</sup> धर्मे सत्वं <sup>4</sup> लोके किमब्रवी:॥ ६५॥ इति पान्जनदं धर्ममवमेने पितामकः। स्वधर्मस्येषु वर्णीषु सो ऽप्येतान्नभ्यपृजयत् ॥ ६६ ॥ रुन शल्य विजानीहि रुन्त भूयो व्रवीमि ते। कल्माषपदसर्सि निमज्जन् राक्षसो उत्रीत् ॥ ६९ ॥ क्षत्रियस्य मलं भैक्ष्यं ब्राद्मणस्याव्रतं मलं। मलं पृथिव्या वाहीका: स्त्रीणां मद्रस्त्रियो ⁵ मलं ॥ ई६ ॥ निमज्जमानमुद्गत्य कश्चिद्राजा निशाचारं। म्रापृच्छत् तेन चाल्यातं प्रोक्तवांस्तविबोध मे ॥ ६६॥ मानुषाणां मलं ब्लेका ब्लेच्छानामीष्ट्रिका मलं। श्रीष्ट्रिकानां मलं षण्डाः षण्डाणां राजयाजकाः॥ ७०॥ राजयाजकयाज्यानां मदुकाणां च यन्मलं ।

<sup>े</sup> सुदुय्कृतस्य édit. Bonn.

<sup>ै</sup> कृतेनाश्चभकर्मणां édit. Bonn.

<sup>ै</sup> निर्मित édit. Bonn.

कस्तं धिक् कर्त्महित édit. Bonn.

कौत्हलं मलं man. Coll. sansk. Calc.

तद्भवेदै तव मलं यद्यस्मान् न विमुञ्चिस ॥ ७१॥ इनि एत्तो उपसृष्टेषु विषवीर्यहतेषु च । स्त्रासं भैषतं प्रोक्तं संसिद्धवचनोत्तरं ॥ ७२॥

ब्राह्मं पाञ्चालाः कौरवेयास्तु

धर्म्य सत्यं मत्त्याः शूरतेनाम्य यत्तं। 2

प्राच्या दासा वृषला दान्निणात्याः

स्तेन बाहीकाः संकरा ⁵ वै मुराष्ट्राः॥ ७३॥

कृतच्चता परिवत्तापक्तां मखपानं गुरुदारावमर्दः ।

वाक्षणारुष्यं गोवधो गत्रिचर्यो वर्ह्गिहं परवस्त्रोपभोगः⁵॥ ७४॥

वेषां धर्मस्तान् प्रति नास्त्यधर्मी स्चार्ग्यनां पञ्जनदान् धिगस्तु।

त्रापान्जालेभ्यः कुर्त्वो नैमिषाम्य <sup>6</sup> मत्त्याम्रीते ऽप्यय जानन्ति धर्म ॥ ९५॥

ग्रयोदीच्यास्राङ्गका मागधास्र ।

शिष्टान् धर्मानुपजीवन्ति वृद्धाः <sup>7</sup>॥ 9ई॥

प्राचीं दिशं श्रिता देवा जातवेदः पुरोगमाः। दक्षिणां पितरो गुप्तां यमेन ै श्रुभकर्मणा ॥ ७७ ॥

संसिद्धचरणोत्तरं edit. Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce demi-sloka ne se trouve pas dans l'édition de Bonn.

<sup>ै</sup> तस्काराः édit. Bonn.

<sup>ै</sup> वसर्षः édit. Bonn.

<sup>ै</sup> प्राष्ट्रो édit. Bonn.

<sup>ं</sup> नैमिषा मत्स्याः शुरसेना édit. Bonn.

विद्यान् édit. Bonn.

गुपामनेन édit. Bonn.

प्रतीचीं वरुणः पाति पालयानः सुरान् बली। उदीचीं भगवान् सोमो ब्राट्सणैः सङ् रुष्ठति॥ ७६॥

तथा रत्तः पिशाचाश्च हिमवन्तं नगोत्तमं।

गुन्धकाम्य महाराज पर्वतं गन्थमादनं ॥ ७६ ॥

ध्रुवः सर्वाणि भूतानि विक्तुः पाति जनार्दनः।

इङ्गितज्ञास्य मागधाः प्रेचितज्ञास्य कोशलाः॥ ६०॥

त्रर्द्धीत्ताः <sup>1</sup> कुरुपाञ्चालाः शाल्वाः कत्सानुशासनाः।

पार्वतीयाश्च विषमा यथैव गिर्यस्तथा <sup>2</sup>॥ ए ॥

मर्वज्ञाः यवना राजन् श्रूराश्चेव विशेषतः।

ब्लेच्छाः स्वसंज्ञानियता नानुक्ता इतरे जनाः॥ ६२॥

प्रतिवद्यास्तु वाहीका न च केन च मद्रकाः।

स त्वमेतारृशं <sup>5</sup> शल्य नोत्तरं वक्तुमर्रुसि ॥ ६३ ॥ पृथिच्यां सर्वरेशानां मर्द्रको मलम्च्यते । <sup>4</sup>

तथा स्त्रीणां च सर्वासां मद्रिका मलमुच्यते ॥ ७४॥

सीधोः पानं गुक्तत्पावमर्दी
भूणहत्या परिवत्तापहारः ।
येषां धर्मस्तान् प्रति नास्यधर्मी
ह्याद्वजान् पान्जनदान् धिगस्तु ॥ ६५॥

<sup>ै</sup> म्रङ्गोत्ताः édit. Bonn.

<sup>ै</sup> प्रावयस्तथा édit. Calc.

<sup>ै</sup> प्तादृशः édit. Calc.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ce demi-sloka ne se trouve pas dans l'édition de Bonn, et le suivant n'est pas dans celle de Calcutta.

ब्राह्मपास्वापहारः man. Coll. sansk. Calc.

हतज्जात्वा जाषयस्व प्रतीपं मा स्म वै क्रयाः। मा त्वां पूर्वमहं हत्वा हिनष्ये केशवार्जुनौ ॥ ५६॥॥॥ अल्य उवाच ॥

त्रातुग्णां पित्यागः स्वदास्तुतिवक्रयः।
त्राक्षे प्रवर्तते कर्ण येषामिष्यपितर्भवान्॥ ६७॥
त्यातिग्र्यसंख्यायां यत् त्वां भीष्मस्तदात्रीत्।
तान् विदिवात्मनो दोषान् निर्मन्युर्भव मा क्रुषः॥ ६६॥
सर्वत्र ब्राट्मणाः सन्ति सन्ति सर्वत्र ब्रात्रियाः।
वैश्याः श्रृद्धास्त्रया कर्ण स्त्रियः साध्व्यस्य सुत्रताः॥ ६६॥
ग्रन्योन्यमिमर्सान्ते देशे देशे समेथुना॥ ६०॥
ग्रत्वाच्येषु निपुणः सर्वो भवित सर्वद्य।
ग्रात्मवाच्यं न जानीते जानवि च मुन्ह्यति॥ ६९॥
सर्वत्र सन्ति ग्रजानः स्वं स्वं धर्ममनुत्रताः।
दुर्मनुष्याविगृह्णिन सन्ति सर्वत्र धार्मिकाः॥ ६९॥
न कर्ण देशसामन्यात् सर्वः पापं निषेवते।
यादृशाः स्वस्वभावेन देवा ग्रिप न तादृशाः १॥ ६३॥

एतच्छ्रत्वा édit. Bonn.

<sup>ै</sup> चत्रियाः सन्ति निर्भायाः édit. Bonn.

<sup>5</sup> भ्रन्योन्यमवतचन्तो édit. Bonn. भ्रन्योन्यमवर्चन्तो édit. Calc.

ਜ édit. Bonn.

दर्मानुष्यं निमृह्धन्ति न हि édit. Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> यादृष्रश्च स्वभावेन

<sup>7</sup> Ici finit l'extrait publié par M. Lassen.

# र्ति श्रीमहाभारते कर्णपर्वणि कर्णशल्यसंवदे पञ्जचत्वारिंशो ऽध्यायः

### SANDJAYA dit :

 Karna <sup>1</sup> adressa ensuite la parole au roi des Madras<sup>2</sup>, qui, très-agité, et avec un regard sombre, l'avait attaqué à plusieurs reprises par ses paroles injurieuses.

### KARNA dit:

- 2. Écoute-moi, ô chef du peuple des Madras! et fixe ton attention sur ce que j'ai entendu raconter auprès de Dhrîtarâchtra;
- 3. Car dans la demeure de Dhrîtarâchtra, des Brâhmanes, dans leurs discours, traitaient des différents pays, et de ce que ces pays-ci avaient de remarquable, ainsi que des anciennes histoires des rois.
- 4. C'est là qu'un vieux et excellent Brâhmane fit le récit des anciens événements, et en blâmant les pays des Bâhîkas 5 et de Madras, parla en ces termes :
- 5. Ayant pour limites extérieures l'Himavat d'un côté, et de l'autre séparés de la Ganga, de la Sarasvatî, de la Yamunâ et du champ des Kurus,
- 6. Habitant entre cinq rivières, auxquelles se joint comme sixième le Sindhu, se trouvent les Bâhîkas qui, hors de la loi et impurs, doivent être évités.
  - 7. Leur figuiersacrése nomme Govardhana 4, et leur place de marché Subhadram.
- <sup>1</sup> Karna, roi d'Aggadéça, fils de Surya (le soleil) et de Kunti, était né avant le mariage de celle-ci avec Pandu; il était donc demi-frère des Pandavas.
- <sup>2</sup> Madra est un des pays que l'on comprend au nombre de ceux qui sont situés au nordouest de l'Hindostan proprement dit (Wilson's Dictionary).
- s Bâhikas se trouve dans les éditions de Bonn et de Calcutta au lieu de Bâhlikas, que porte le manuscrit du collége sanskrit de Calcutta. Bâhlikas est interprété dans le Dictionnaire de M. Wilson par « a country, lying north-west of Afghanistan, Balkh, » et M. Lassen aussi attribue ce nom aux habitants de la Bactriane. Cependant il cite lui-même (Pentopotamia, p. 52) un lexicographe indien qui désigne les Bâhlîkas comme habitant Trigarta, contrée du Pendj-ab; et attendu qu'ailleurs (Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, II, 1, pag. 52) ce même savant déclare que le nom de Bâhlîkas était probablement celui d'une peuplade qui, quoique différente de Bâhlîkas, mais homonyme avec Bâhlîkas (les Bactriens), appartenait au Pendj-ab, il n'était pas nécessaire de rejeter, comme je l'ai fait, dans ce morceau, Bâklîkas, qui pourrait ne pas être une erreur de copiste, et de mettre Bâhlikas à sa place.
- <sup>4</sup> Dans tous les endroits de l'Inde se trouve un arbre, communément le figuier sacré, auprès duquel ont coutume de se rendre les habitants du lieu ainsi que les voyageurs;

Dès mon jeune âge, je me souviens de la porte qui conduit dans le palais du roi.

8. A cause d'une affaire très-secrète, je demeurai parmi les Bâhîkas, et, par suite de mes relations avec eux, leurs mœurs me sont connues.

9. Çâkala¹ est le nom de leur ville; Apagâ celui de la rivière. Les Bâhikas se nomment aussi Djârticas², et leur manière de vivre est très-blâmable.

10. Buvant une liqueur faite de sucre et de riz, mangeant de la viande de vache assaisonnée d'ail, des gâteaux de viande et des herbes défendues, ils sont d'un caractère dissolu.

11. Les femmes, ivres, immodestes par leurs vêtements et par l'excès des guirlandes et des parfums<sup>5</sup>, chantent et dansent dans les places publiques et le

long des murs de la ville.

12. Elles manisestent leur délire par des chants variés qui ressemblent aux cris des ânes et des chameaux, sans frein dans leur commerce, s'abandonnant en tout à leurs désirs.

13. Elles échangent entre elles des chansons et des propos libres; transportées d'ivresse : « Ah! nous nous mourons! c'en est fait, seigneur époux, nous nous «mourons :» c'est ainsi qu'elles parlent;

Elles crient, elles sautent, ces femmes dégradées, qui ne se contiennent pas, même aux jours sacrés4!

les uns pour vaquer à des affaires journalières ou pour entendre des nouvelles, les autres pour se procurer des renseignements ou des secours nécessaires. C'est, je crois, d'un

arbre pareil qu'il est question ici.

La ville de Cákala pourrait bien être, si je ne me trompe, celle qui, dans le temps de l'empire gréco-bactrien, s'appelait Sángala. Ptolémée connaît sur l'Hyphasis une ville nommée Ságalá; elle était la résidence de Démétrius, qui, en honneur de son père Euthydème, lui donna le nom d'Euthydemia. D'Anville, Saint-Croix, les historiens d'Alexandre et Rennel s'accordent à placer cette ville à côté de Lahore; Wilford dit, d'après une autorité respectable, qu'à 48 milles anglais au sud-ouest de Lahore, se trouvent les ruines d'une ancienne ville, qu'il suppose être Sângala. Voyez Transact. of the R. S. of G. B. and Irel. t. I, part. 11, p. 328, 329. M. Lassen (Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, III, 1, p. 155) place cette ville au sud-est de Lahore.

<sup>2</sup> En cherchant parmi les peuples du Pendj-ab un nom qui ressemble à celui de Djartikus, je n'ai trouvé que les Djardjas, qui, situés à l'est des embouchures de l'Indus, dans le Cutch actuel, occupent peut-être le territoire de Tessariostus, et auraient pu jadis s'étendre le long de l'Indus et de quelque autre rivière du Pendj-ab. Loco citato, p. 327. On observera que ci-dessous, dans le sloka 21, les Sindhus et les Çâkalas sont nommés ensemble,

comme ayant les mêmes mœurs. Je crois avoir profité, dans la traduction de ce sloka, des remarques judicieuses de M. Lassen (Pentopot. p. 81).

Voici le sloka communément cité à ce sujet :

चतुर्दप्रयाष्ट्रमीचैव स्नमावप्रया च पूर्णिमा । पर्वापयेतानि राचेन्द्र रविसंक्रान्तिरेवच ॥

- 14. Demeurant à Kurudjaggala<sup>1</sup>, un des Bâhîkas de la race de ces femmes insolentes et dépravées<sup>2</sup>, ayant le cœur un peu attristé, chanta comme il suit:
- 15. «Grande et blonde, vêtue d'étoffes fines, elle est assise, pensant bien à « moi, qui suis un Bâhîka demeurant à Kurudjaggala.
- 16. «Ayant passé le fleuve Çatadru, et l'agréable Iràvati, retournant dans ma « patrie, je verrai de belles femmes, dont les bras sont ornés de larges bracelets <sup>5</sup>;
- 17. « Jetant des coins blancs de leurs yeux un éclat semblable à celui des « pierres précieuses, femmes blondes et remarquables par leurs formes <sup>4</sup>, parfumées de sandal, vêtues de peaux et de tissus épais, parlant à haute voix, « agréables à la vue.
  - 18 «Au bruit des tambours, des conques et des caisses de guerre, bruit sem-

«Les jours sacrés, ce sont le huitième et le quatorzième de chaque moitié du mois, celui « de la nouvelle, et celui de la pleine lune, ô chef des rois, ainsi que le passage du soleil « d'un signe dans l'autre.»

De plus, Manu dit (liv. IV, sl. 128):

« Pendant la nuit de la nouvelle lune, la huitième, et celle de la pleine lune et la qua-« torzième, que le Dvidja, maître de maison, soit aussi chaste qu'un novice, même dans « la saison favorable à l'amour conjugal. » Trad. de M. Loiseleur Deslongchamps.

<sup>1</sup> M. Lassen (Pentopot. p. 82), cite un sloka du Ramayana pour montrer que Kurudjàggala, pays ou ville, est situé entre la Gangâ et la Yamunâ. Dans le sloka 17 ci-dessus, ce nom, je crois, désigne une ville, peut-être assez voisine des limites du Pendj-ab pour être facilement fréquentée par les Bâhîkas.

<sup>2</sup> Ayant adopté *tásam*, qui se trouve dans le manuscrit du collége sanskrit et dans l'édition de Calcutta, au lieu de *téchâm* que porte l'édition de Bonn, j'ai rapporté le Bâhîka, chanteur, aux femmes dont il est question.

<sup>5</sup> Çağkha est une espèce de bracelet qui couvre une grande partie du bras, et que portent les femmes au Bengale et dans d'autres parties de l'Inde; je ne doute pas qu'il n'en soit question ici : ce qui ôte à l'interprétation du sloka toute la difficulté, qui, autrement, s'y trouverait.

J'appuierai cette interprétation en citant le sloka suivant du Brahma-Vaivarta-Purâni specimen (c. II, sl. 13, p. 36, édit. et trad. de M. Stenzlen; Berlin, 1829). Le poëte représente Radha, qui va au-devant de Krichna, ravissante par tous ses charmes rehaussés par plus d'un ornement, et il termine sa description comme il suit:

### रत्नकङ्कुराकेयूर्चरुश्रङ्गकरोड्डवला ।

## किङ्किपोजालप्रव्याया रत्नसञ्जीररञ्जिता ॥ १३ ॥

« Resplendissante de ses grands et beaux bracelets (çağıkha), et de ses bandes de joyaux « placés au bras supérieur et à la main; s'annonçant dans sa marche par le retentissement « d'un réseau d'ornements qui entoura ses pieds, et ravissante par l'attrait de ses larges « perles et de ses pierres précieuses. »

<sup>a</sup> Adoptant la leçon du manuscrit du collége sanskrit de Calcutta, j'ai donné à Kakud la signification de «chef, prééminent» selon le dictionnaire, pour traduire par ces mots:

« remarquables par leurs formes. »

«blable aux cris d'ânes, de chameaux et de mules, nous avançerons, ivres et

19. «Dans des bois de jeunes bambous, et d'arbres de Çami¹ et de Pîlu², par «des chemins agréables, nous régalant de tourteaux et de gâteaux de riz tor-«réfié, avec un mélange de lait de beurre;

20 «Nous portant en force sur les chemins, nous dépouillerons de leurs «habits les voyageurs, qui, par hasard, tomberont entre nos mains, et nous les «battrons à coups redoublés.»

21. Les Sindhus et les Çâkalas, qui, jeunes et vieux, pleins d'ivresse, chanteut et crient de cette manière, quelle notion de vertu peuvent-ils avoir?

22. Quant on voit les Bâhîkas avec de telles dispositions, d'origine impure, et dépravés, quel homme de bon sens voudrait habiter, même un seul instant, parmi eux?

23. C'est ainsi que le Brâhmane représenta la conduite légère des Bâhîkas, dont tu dois prendre la sixième partie, soit de leurs bonnes, soit de leurs mauvaises pratiques.

24. Après ce discours, le Brahmane reprit et continua en ces termes : «Sache « ce qui s'est dit parmi les Bâhîkas ignorants :

25. «Là, dans la ville de Çâkala, une Rakchasî chante à haute voix, toujours «la nuit du 14° jour de la partie obscure du mois, au son des tambours,

26. «Quand les chants cadencés de Kokilas retentiront dans l'air s, je retour-« nerai à Çâkala pour me régaler de la viande de vache, et pour boire du vin « fait avec le sédiment du sucre.

27. «Je serai avec des femmes blondes, grandes et bien ornées, et je man-«gerai sans cesse des bouchées d'oignons et des tas de champignons 4.»

28. Eh bien, Salya, apprends encore; eh bien, je te dirai de plus ce qu'un autre Brâhmane nous a rapporté dans l'assemblée des Kurus:

<sup>1</sup> Câmi (voyez ma note sur le sloka 193 du liv. III).

<sup>2</sup> Pîlu, nom d'un arbre; le Dictionnaire de M. Wilson le désigne comme Carcya arborea, appelé ainsi dans quelques endroits, et dans d'autres Salvadora persica; le nom de Pîlu est de plus appliqué à tous les arbres exotiques et inconnus.

<sup>3</sup> Le Dictionnaire de M. Wilson ne donne au mot pika que la signification de « coucou indien»; le commentaire qui est ajouté au manuscrit du collége sanskrit de Calcutta, l'interprète par « un genre de chant; » j'ai réuni dans ma traduction de ce sloka les deux sens, et j'ai attribué au mot váha celui « d'air, » qu'il a parmi d'autres.

<sup>9</sup> J'ai conservé le mot de tchâivakan que portent le manuscrit du collége sanskrit et l'édition de Calcutta, ainsi que le manuscrit en caractères bengalis dont M. Lassen s'est servi. Ce mot ne se trouve pas dans le dictionnaire. J'ai cru pouvoir lui donner la signification de «champignons;» comme s'il y avait dans le texte Kavakan, que M. Lassen a substitué à Tehâivakan d'après un sloka de Manu (v. 5). Kuvakan est le nom d'un des légumes défendus. Il ne serait pas impossible que tchâivaka et kavaka fussent synonymes.

- 29. a Là coulent, à travers des forêts de Pilus et d'autres arbres, les cinq ria vières : d'abord le Çâtadru et la Vipâcâ, puis la troisième, qui est l'Âirâvati;
- 30. « Ensuite, la Tchandrabhâgâ et la Vitastâ, et ensin, en dehors des mon-« tagnes le Sindhu, qui est la sixième. Là sont les pays des peuplesnommés Ârattas, « lesquels, violant toute loi, doivent être évités.
- 31. «Ni les Dieux, ni les Manes, ni les Brahmanes n'acceptent les offrandes « des Bàhîkas, gens dégradés, qui sont d'une origine mélangée, et qui négligent « les sacrifices;
- 32. Oui, des Bâhikas, de ces violateurs des lois. Ainsi le déclarent les saintes « écritures. » Le savant brahmane dit ensuite dans l'assemblée des hommes vertueux :
- 33. «Ces Bàhîkas impudents mangent du grain torréfié, et boivent des liqueurs «spiritueuses¹ dans des vases de bois et de terre, qui sont pleins de graisse, et «léchés par des chiens.
- 34. « Les Bâhîkas boivent du lait de brebis, de chamelle et d'ânesse, et mangent « toutes sortes de mets qu'ils préparent avec ces trois espèces de lait.
- 35. «Ceux qui mangent de la chair de sanglier, de coq², de vache et d'àne «avec de l'ail³, pour ceux-là la naissance est sans but.
- 36. «Hommes dégradés par l'origine mélangée des enfants, mangeant et «buvant tout sans distinction, les Bâhîkas, appelés Âraṭṭas, doivent être évités « par un homme intelligent. »
- 37. Eh bien, Salya, apprends encore; eh bien, je te dirai de plus ce qu'un autre Brâhmane m'a dit dans l'assemblée des Kurus:
- 38. «Quiconque a bu du lait à Yugandhara, quiconque a demeuré à Atchyu-«tastata, et s'est baigné à Bhûtilaya, comment ira-t-il au ciel?»
- 39. Là, où coulent les cinq rivières sorties des montagnes, sont les Bâhîkas, nommés Arattas; un homme respectable ne demeure pas deux jours parmieux.
- 40. Deux démons, nommés Vahis et Hîkas, habitent la vallée de la Vipâça; c'est d'eux que les Bâhîkas tirent leur origine, car ils ne sont pas créés par Pradiâpati.
  - 41. Ces peuples, de la plus basse origine, comment connaîtraient-ils les diffé-
- <sup>1</sup> Ayant adopté la leçon de mâdya au lieu de vâdya, j'ai dû insérer boivent dans ma traduction.
- <sup>2</sup> Dans le Dictionnaire de M. Wilson on ne trouve que kukuta «coq,» et kukura «chien;» ce sont d'autres leçons pour kaukkuta et kâukura, qui ont la même signification.
- <sup>5</sup> J'ai suivi pour ce sloka la leçon proposée par M. Lassen. D'après une autre leçon, qui est fournie à la fois par le manuscrit du collége sanscrit et par l'édition de Calcutta, il faudrait substituer à « de l'ail, » la signification de *fiida*, « chèvre sauvage, » ou en général, « bête fauve. »

rentes lois? On doit éviter les Kâraskrîtas, les Mâhichakas, les Kâliggas<sup>1</sup>, puis les Kêralas, les Karkotakas, les Vîrakas et tous les violateurs des lois.

42. Une Rakchasi, dormant une nuit dans la maison, ayant un grand mortier de bois<sup>2</sup> à sa ceinture, déclara ainsi la suite des pèlerinages.

43. Ces pays sont connus sous le nom d'Aratta, et les peuples sous celui de Bâhîkas; c'est là qu'en même temps naissent les Brahmanes dégradés.

44. Hs ne connaissent pas les Vêdas; ils n'accomplissent ni ne font accomplir aucun sacrifice; les dieux ne jouissent pas des mets qui sont offerts par des hommes d'origine impure et vils.

45. Les Prasthalas, les Madras, les Gandhâras, les Ârattas sont certainement des brigands, ainsi que les Basâtes, les Sindhus et les Sâuviras : c'est pourquoi

ils sont généralement blâmés.

46. Eh bien, Salya, apprends encore; eh bien, je te dirai de plus, et toi, écoute, et fixe ton attention sur mes paroles.

47. Un Brâhmane vint jadis, comme notre hôte, à la maison; y ayant observé de bonnes mœurs, satisfait, il parla en ces termes:

48. «Je demeurai longtemps sur le sommet de l'Himavat, et je vis beaucoup de

« pays régis par diverses lois.

49. «Ces peuples ne sont sujets à rien qui soit contraire à la loi, et déclarent «même légale toute chose qui est enseignée par les hommes versés dans les

50. «Visitant alors des pays confusément régis par diverses lois, j'arrivai, ò grand roi! parmi les Bâhîkas.

51. «Un Bâhîka, qui est né Brahmane, devient ensuite un Kchatriya, un «Vâiçya, ou un Sudra, et puis devient barbier.

52. «Qui a été barbier, redevient Kchatriya; qui a naguère appartenu aux trois « premières classes, descend là dans la classe servile. »

53. Il n'existe point de race dans laquelle ceux qui sont nés dans une classe supérieure, changent à plaisir leur état, excepté celles des Gandhâras, des Madras et des Bâhîkas, qui ont peu de jugement.

54. Telle est la confusion de tout ordre que j'ai apprise là. Ayant parcouru

1 Kaliggas. Ce nom n'est probablement qu'une variante de celui de Kulindas, qui se trouve dans un autre endroit du Mahabharat (Dig-vidjaya, sl. 996, 997, p. 344, édit. Calc.), et de celui de Kuliggam qui est employé dans le Ramayana (LXVIII, 16), où la situation de ce peuple n'est nullement déterminée. M. Lassen (Zeistchrift für die Kunde des Morgenlandes, II, 1, p. 21-24) identifie, heureusement, comme à l'ordinaire, dans la Géographie de Ptolémée, avec le nom de Kylindrine, les noms cités, comme ceux « d'un pays « qui est situé au-dessous des sources de la Bibasis (Vipâçâ), du Zadadres (Çatadru), de la «Diamuna (Yamuna) et du Gange. » La frontière occidentale de ce pays touchait sans donte à la vallée de la Vipaça:

<sup>2</sup> Un mortier de bois sert aux Hindus pour nettoyer le riz.

toute la terre, j'ai trouvé chez les Bâhîkas le contraire de tout ordre de choses.

- 55. Eh bien, Salya, apprends encore; eh bien, je te dirai de plus ce qu'un autre Brâhmane a rapporté des Bâhîkas en les blâmant:
- 56. Une fille chaste, appelée Arîka<sup>1</sup>, ayant été un jour enlevée et violée par ces brigands, elle les maudit alors en ces termes:
- 57. «Puisque, défiant la justice, vous m'outragez, moi, vierge qui ai des parents, les femmes dans vos familles seront sans pudeur.
- 58. «Oui, vous, derniers des hommes, purifiez-vous<sup>2</sup> de ce crime affreux! «sinon, ce ne seront pas vos fils, mais ceux de vos sœurs qui seront vos héri«tiers <sup>5</sup>.»
- 59. Les Kurus, les Pañtchâlas 4, les Çâlvas 5, les Matsyas 6, avec les Nâimichas 7, le Kôçalas 8, les Kâças 9, les Pâundras 10, les Kâliggas 11, et les Mâgadhas 12.
- 60. Comme aussi les Tchêdas 18 très-fortunés, connaissent la justice éternelle, et, dans différents autres pays, se trouvent souvent des hommes vertueux, excepté chez les Bâhîkas.
- 61. Joints aux Matsyas, les Kurus et les Pantchálas, et joints aux Nâimichas, Ies Tchêdas sont distingués par leurs vertus, et observent les anciennes coutumes; il en faut excepter les Madras et les habitants rusés du Pântchanada.
- 62. Oui, Salya, pendant ces justes discours, en prince sage, observant le silence, comme devenu muet, toi, le roi et le protecteur de ce peuple, tu prends la sixième partie de ses actions bonnes et mauvaises.
- <sup>1</sup> Le manuscrit du cellége sanskrit de Calcutta porte ce nom propre que j'ai cru pouvoir adopter.
- <sup>2</sup> J'ai voulu, dans ma traduction de ce sloka, indiquer comment l'impératif pramôkchadhvam du texte pourrait se justifier; le na teha éva, «sinon, » placé au commencement de la phrase, ne serait qu'une locution idiomatique comme tant d'autres.
- <sup>5</sup> Cette coutume de succession se trouve chez les Nâires, dans le sud de l'Inde, et chez d'autres peuplades parmi lesquelles domine la polyandrie.
  - 4 Ils habitent le Kanodje actuel.
  - 5 \_\_\_\_ au nord de l'Inde, dans le voisinage du mont Emode.
  - 6 \_\_\_\_\_ entre le Djumna et la Sarasvatî.
  - <sup>7</sup> \_\_\_\_ dans le voisinage du champ des Kurus.
  - Ie pays de l'Aude actuel.
  - 9 \_\_\_\_\_ Vârânasi, ou Benârés.
- 10 \_\_\_\_\_\_ le pays qui s'étend du Rangpour actuel jusqu'à Jangel Mehals, et à une partie du Behar méridional, renfermant la majeure partie du Bengale.
- <sup>11</sup> Voyez (sl. 41) ma note relative au nom de Kaliggas; il s'applique à plusieurs pays, et, probablement, il sert à désigner ici une contrée qui, sur la côte de Koromandel, s'étend de Cattack jusqu'à Madras.
  - 12 Ils habitent le Behâr méridional.

- 63. Ou, en négligeant de les gouverner, tu prends part à leurs crimes, ou, en les gouvernant bien, roi, tu partages leurs vertus; mais toi, tu participes à leurs iniquités.
- 64. Lorsque jadis la justice éternelle fut vénérée dans tous les pays, alors, voyant les mœurs des habitants du Pântchanada, le grand créateur s'écria, ô honte!
- 65. Ces mœurs, quoique faites pour les gens serviles, d'origine impure, et adonnés aux mauvaises pratiques, ayant été condamnées par Brahma, comment les as-tu appelées justes dans ce monde l
- 66. Ainsi le grand créateur a rejeté les mœurs des habitants du Pântchanada, et ne les a pas non plus désignées avec honneur dans les usages particuliers des classes.
- 67. Eh bien, Salya, apprends encore; eh bien, je te dirai de plus ce que proféra Kalmâchapada, le Rakchasa, qui fut plongé dans le lac:
- 68. La honte d'un Kchatriya est la mendicité; la honte d'un Brahmane est la négligence des rites; la honte de la terre est le peuple des Bâhîkas; la honte des femmes, ce sont les femmes de la nation des Madras.
- 69. Apprends de moi ce que, tiré de l'eau où il était plongé et interrogé par un certain roi, ce génie de la nuit dit à ce prince qui me le rapporta.
- 70. La honte des hommes, ce sont les Mletch-tchhas; la honte de Mletch-tchhas, les conducteurs de chameaux; la honte des conducteurs de chameaux, les eunuques; la honte des eunuques, ceux qui font des cérémonies sacrés devant les rois, qui n'y sont pas admissibles.
- 71. La honte dont sont notés de pareils prêtres et le peuple de Madras, tu la contracteras, cette honte, si tu ne me rends pas la liberté.
- 72. Ainsi parmi les moyens qui procurent du salut et qui détruisent la force du venin, le remède souverain a été indiqué et la réponse donnée à la question sur ce qui peut conduire à la perfection.
- 73. Les Pântchâlas connaissent ce qui est divin; les Kâuravas, ce qui est conforme aux lois; les Matsyas, la vérité; les Surasênas<sup>1</sup>, les sacrifices.

Les Orientaux sont des esclaves; les Méridionaux, des scélérats; les Bâhîkas, des brigands; les Surâchtras<sup>2</sup>, d'une origine mélangée.

- 74. Oublier les bienfaits, s'emparer du bien d'autrui, boire des liqueurs fermentées, souiller les lits de ses maîtres spirituels, dire des injures, tuer des vaches, courir les nuits hors des maisons, s'emparer des habits des autres;
- 75. Envers ceux qui ont de pareilles mœurs, rien n'est injuste. Joints aux Pântchâlas, les Kurus, les Nâimichas et les Matsyas connaissent la justice.

Les Surasenas, dont le nom était connu des Grecs, habitaient le pays qui est traversé par le Djumna.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les habitants de Surat.

- 76. Ensuite les Septentrionaux, les Angas 1 et les Mâgadhas observent les lois anciennement établies.
- 77. Les Dieux, précédés par le feu, ont pris l'Orient sous leur protection; les Manas régissent le Midi, qui est gardé par Yama, le bienfaiteur.
- 78. Varuna, le puissant défenseur des Dieux, occupe l'Occident; l'adorable Soma (Lunus), avec les Brâhmanes, gouverne le Nord.
- 79. Puis les Rakchas et les Démons occupent le Himavat, le plus haut mont, et les Guhyakas, ô grand roi, la montague de Gandhamâdana.
- 80. Enfin, Vichnu, l'éternel, le seigneur adoré des hommes, conserve tous les êtres.

Les Mâgadhas connaissent les signes; les Kôçalas sont prévoyants.

- 81. Les Kurupântchâlas, deux peuples dont chacun occupe la moitié du nom, et les Çâlvas, observent tous les préceptes sacrés. Les montagnards sont rudes comme leurs montagnes mêmes.
- 82. Les Yavanas savent tout, ô roi, et se montrent surtout héroïques. Les Mletch-tchhas se contiennent par leur intelligence; d'autres peuples sont nommés, non sans éloge;
- 83. Mais les Bâhîkas et les Madras ne sont retenus par rien. Telle est la vérité, ô Salya! tu n'as rien à répondre à cela.
- 84. Les Madrakas sont appelés la honte de tous les pays sur la terre; et leurs femmes la honte de toutes les femmes.
- 85. Boire du vin, déshonorer le lit d'un maître spirituel, détruire le fruit des entrailles des femmes, s'emparer de la propriété d'autrui : envers ceux qui ont de pareilles mœurs, rien n'est injuste; malheur aux Ârattas et aux habitants du Pântchanada!
- 86. Réfléchis sur ce que tu viens d'apprendre, et ne m'oppose aucune résistance, afin que je ne te donne pas la mort d'abord, et ne la fasse pas suivre de celle de Keçava et d'Ardjuna.

#### SALYA dit :

- 87. L'abandon des malades, la vente de ses propres femmes et enfants, sont en usage parmi les Aggas dont tu es roi, ô Karna!
- 88. Comme tu comptes dans le nombre des puissants conducteurs de chars, Bhisma te l'a déclaré, connaissant tes propres défauts, dépose tout orgueil, et ne te livre pas à la colère.
- 89. Partout il y a des Brâhmanes; partout il y a des Kchatriyas, ainsi que des Vâiçyas et des Çûdras, ô Karna, et des femmes vertueuses, attachées à leur devoir.
- go. Mais aussi dans tous les pays il y a des hommes qui se livrent entre eux à des plaisirs blâmables, et qui se provoquent mutuellement à un commerce illicite.
  - 1 Les habitants du Bengale proprement dit.

91. Chacun est toujours habile à reprendre les autres, mais ne connaît pas ses propres défauts; et même, les connaissant, il s'étourdit sur eux.

92. Partout il y a des rois attachés à leurs devoirs et aux lois, et qui répriment

les méchants; partout il y en a qui sont justes.

93. Parce qu'un pays forme une communauté, il ne s'ensuit pas, ô Karna, que chacun y prend sa part du crime; tels que sont les Dieux, chacun par sa nature particulière, tels aussi ne se montrent-ils pas?

(Voyez la note sur le sloka 94 du livre II.)

ग्राश्वमेधिक पर्व<sup>1</sup>

## वैश्म्पायन उवाच

श्रुत्वा तु नृपितः प्राप्तं पितरं वश्रुवाहृनः।
निर्ययौ विनयेनाय ब्राह्मणार्थपुरःसरः॥१॥
मणिपुरेश्वरं त्वेवमुपयन्तं धनंजयः।
नाभ्यनन्दत् स मेधावी ज्ञन्नधर्ममनुस्मर्न्॥२॥
उवाच स धर्मात्मा समन्युः फाल्गुनस्तथा।
प्रिक्रिययं न ते युक्ता विहस्तं ज्ञन्नधर्मतः॥३॥
संर्ह्ममाणं तुरगं यौधिष्ठिरमुपागतं।
यक्तियं विषयान्ते मां नायोत्सीः किं तु पुत्रकः॥४॥
धिक् त्वामस्तु सुदुर्बुद्धे ज्ञन्नधर्मविष्कृतं।
यो मां युद्धाय संप्राप्तं साम्रैव प्रत्यगृह्ण्याः॥५॥
यस्तं स्त्रीवयथा प्राप्तं मां साम्रा प्रत्यगृह्ण्याः।
ययहं न्यस्तशस्त्रस्त्रामागच्छेयं सुदुर्मते॥६॥
प्रिक्रियेयं भवेत् युक्ता तावक्तव नग्रधम।

D'après un manuscrit du Gollége sanskrit de Calcutja.

### AUX NOTES.

तमेवमुत्तं भर्त्रा तु विदित्वा पन्नगात्मजा॥ ७॥ ग्रमृष्यमाणा भित्वोर्वोमुलूपी समुपागमत्। सा दुर्श ततः पुत्रं विमृष्यन्तमधोम् वं ॥ ६॥ संतर्ज्यमानमसङ्गत् पित्रा युद्धार्थिना प्रभो ततः सा चारुसर्वाङ्गी सम्पेत्योरगात्मजा ॥ ६॥ उलुपी प्रारु वचनं धर्म्य धर्मविशार्द। उलुपीं मां निवोध लं मात्रं पन्नगात्मजां॥ १०॥ कुरुष वचनं पुत्र धर्मस्ते भविता परं। युद्धस्त्रैनं कुरुश्रेष्टं पितारं युद्धर्मदं ॥ ११ ॥ र्वमेष हि ते मीतो भविष्यति न शंसयः। रवं दुर्मिषतो राजा स्वमात्रा वध्रुवाहनः॥ १२॥ मनश्चक्रे महातेजा युद्धाय भरतर्षभ। सनन्ध कांचनं वर्म शिस्त्वाणं च भान्मत्॥ १३॥ तृणीरशतसम्बाधमारुरोङ् खोत्तमं। सर्वीपकर्णोपेतं युक्तमश्चैर्मनोजवैः॥१४॥ सचक्रोपस्करं श्रीमान् हेमभाण्उपरिष्कृतं। परमार्चितमुच्छित्यं ध्वजं सिंहं हिरण्मयं ॥ १५ ॥ प्रययौ पार्थमुदिश्य स राजा वभ्रुवाह्नः। ततोभेत्य तृयं वीरो यत्तियं पार्थरित्ततं ॥ १६ ॥ याल्यामास पुरुषेर्ल्यशिक्षाविशार्दैः। गृह्णन्तं वाजिनं रृष्ट्वा प्रीतात्मा स धनंजयः॥ १७॥ प्त्रं ख्रस्यं भूमिष्टः स न्यवार्यदात्वे। स तत्र राजा तं वीर् शरसदैरनेकशः॥ १८॥

ऋर्यामास निश्तिग्रशीविषविषाषमैः। तयोः समभवत् युद्धं पितुः पुत्रस्य चातुलं ॥ १६॥ देवासुररणप्रस्यमुभयोः प्रीयमाणयोः। किरोटिनं प्रविव्याथ शरेणा तत पर्वणा ॥ २०॥ जत्रुदेशे ना्व्याघ्रं प्रहप्तन् वध्रुवाहृनः। सो ऽभ्यगात् सरु पुंखेन वल्मीकमिव पद्मगः॥ २१॥ विनिर्भेय च कौतेयं प्रविवेश महीतलं। स गाढ वेदनो धीमानालंब्य धनुरुत्तमं॥ २२॥ दिव्यतेजः समाविष्य प्रमीत इव स्रोभवत्। स संज्ञामुपलभ्याय प्रसम्य पुरुषर्षभः॥ २३॥ पुत्रं शक्रात्मज्ञो वाक्यमिदमाह महायुति:। साधु साधु महावाहो वता चित्राङ्गदात्मज ॥ २४ ॥ सदंशकर्म ते रृष्ट्वा प्रीतिमानिसम पुत्रक । विमुंचाम्येष ते बाणान् पुत्र युद्धे स्थिगे भव ॥ २५ ॥ इत्येवमुक्ता नागचैरम्यवर्षदिमित्रहा। तान् सगाएउीवनिर्मुत्तान् वजाशनि समप्रभान् ॥ २६॥ नाग्चानिक्रुनत् ग्रजा भन्नैः सर्वेस्त्रिधा द्विधा। तस्य पार्थः शैरिर्द्व्यैर्ध्वतं हेमपरिष्कृतं ॥ २९ ॥ सुवर्णातालप्रतिमं कुरेणापहरद्रधात्। ह्यांग्रास्य महाकायान् महावेगानरिंदम ॥ २८॥ चकार् राजनिर्जीवान् प्रह्सनिव पाएउव । स खादवतीर्याय राजा परमकोपनः॥ २६॥ पदाति: पितरं क्रुद्धो योधयामास पाण्उवं।

संपीयमाणः पार्थानामृषमः पुत्रविक्रमात् ॥ ३०॥ ग्रत्यर्थं पीउयामास पुत्रं वज्रधरात्मजः। समन्यमानो विमुखं पितरं वभुवाहनः॥३१॥ शौराशीविषाकारै: पुनरेवार्द्यद्वली:। ततः सवाल्यात् पितरं विच्याध दृढि पत्रिणा ॥३२॥ निश्तिन सुपंखेन वलवद्वभ्रवाहन।। विवेश पाण्उवं राजन् मर्म भित्वातिदृ: खक्त ॥ ३३ ॥ स तेनातिभशं क्रदः पुत्रेण क्रुनन्दनः। महीं जगाम मोहार्त्तस्ततो राजन् धनंजयः॥ ३४॥ तस्मिन् निपतिते वीरे कौरवानां धृरंधरे। सो उपि मोहं जगामाथ ततिश्चित्राङ्गास्तः॥३५॥ व्यायम्य संयगे राजा दृष्टा च पितरं इतं। पूर्वमेव सवाणीचैर्गाढ विद्यो ऽर्जुनेन कृ॥३६॥ पपात सो ऽपि धरणीमालिंग्य रणमुईनि । भर्त्तारं निहतं रृष्ट्वा पुत्रं च पतितं भूविं ॥३९॥ चित्राङ्का सदुः खार्त्ता प्रविवेश रणाजिरं। शोकसंतप्रकृढ्या रुढन्ती वेपती भृशं। मणिपूरपतेमीता दृदर्श निकृतं पतिं॥ ३६॥ 1 ततो वद्भतां भूरि विलय्य कमलेखणा। मुमोक् दुः खसंतप्ना पपात च मकीतले ॥ ३६॥ प्रतिलभ्य च सा संज्ञां देवी दिव्यवपृद्धां। उलुपीं पन्नगस्तां रृष्ट्रेदं वाक्यमत्र्वीत् ॥ ४०॥

Ici finit une section d'Açvamédhika parva; je n'interromps pas la suite des slokas.

उलूपि पष्य भक्तीं शयानं निकृतं रणे। त्वत्कृते मम पुत्रेण बाणेन समितिं जयं॥ ४१॥ नन् त्वंमायी धर्मज्ञा नन् चासि पतिव्रता। यत् त्वत्कृतेयं पतितः पतिस्ते निरुतो र्णे ॥ ४२॥ किं तु सर्वापग्हो ऽयं यदि तेऽख धनंजयः। स्रमस्व याच्यमाना वै जीवयस्व धनंजयं ॥ ४३ ॥ ननु त्वमार्ये धर्मत्ते त्रैलोक्यविदिता शुभे। यत् वातियत्वा पुत्रेण भक्तारं ननु शोचिस ॥ ४४॥ नार्हं शोचामि तनयं हतं पन्नगनिद्नि। पतिमेव तु शोचामि यस्यातिष्यमिदं कतं ॥ ४५॥ इत्युत्न सा तदा देवीमुलूपीं पद्मगात्मजां। भर्त्तार्मभिगम्येदिमत्युवाच यशस्विनी ॥ ४६॥ उत्तिष्ट कुरुमुख्यस्य प्रियमुख्य मम प्रिय । **त्र्यमश्चो महावाहो मवा ते परिमोक्षित: ॥ ४**९ ॥ नन् लया नाम विभो धर्मग्रातस्य यतियः। त्रयमश्चो ऽनुसर्तव्यः सशेषे किं महीतले ॥ ४**६**॥ त्विय प्राणा ममायात्तः कुरूणां कुरुनदन । सकस्मात् प्राण्ये उन्येषां प्राणान् संत्यक्तवानसि ॥ १६६॥

चित्राङ्गुद्धा उवाच

उलूपि साधु प्रश्नेमं पति निपतितं भुवि । पुत्रं चेमं समुत्साद्य चातयित्व न शोचिसि ॥५०॥ कामं स्वपतु बालो ऽयं भूमौ मृत्युवंशगतः । लोहिताचो गुउानेशो निजयः साथु जीवतु ॥ ५१॥
नापग्थो ऽस्ति शुभगे नग्गणां वकुभार्यतां।
प्रमदानं भवत्येषु मा ते भृदुद्विग्दृशी ॥ ५२॥
साव्यं चैतत्कृतं धात्रा श्रश्चद्व्ययमेव तु ।
साव्यं समिजानीहि सत्यं संगतमस्तु ते। ५३॥
पुत्रेण घातियत्वेमं पितं यदि न मेऽयवै।
जीवं तं दर्शयस्यय पित्यचामि जीवितं॥ ५४॥
साहं दुःविन्वता देवी पितपुत्रविनाकृता।
इत्वे प्राणमाशिष्ये प्रेचंत्यास्ते न संशयः॥ ५५॥
इत्युत्का पन्नगसुतां सा पत्नी चैत्रवाहिनी।
ततः प्रायमुपासीना तूर्तीमासीक्षनाधिप॥ ५६॥

## वैशम्पायन उवाच

ततो विलय विरता भर्तः पार्यौ प्रगृद्ध सा ।
उपविद्याभवदीना सोच्छासं पुत्रमिच्छती ॥ ५९ ॥
ततः संत्रां पुनर्लब्धा स राजा वभुवाहनः।
मातरं तामधालोक्य रणभूमावधात्रवीत् ॥ ५६ ॥
इतो दुः खतरं किं तु यन्मे माता सुखैधिता ।
भूमौ निपतितं वीरमनुशेते मृतं पितं ॥ ५६ ॥
निहंतारं रणे ऽरीणा सर्वशस्त्रभृतां वरं ।
मया विनिहतं संख्ये प्रेष्ट्यते दुर्मरं वत ॥ ६० ॥
त्रहो स्या दृद्यं देव्या दृढं यज्ञविदीर्यते ।
व्यूढोरस्कं महावाहं प्रेष्ट्यंत्या निहतं पितं ॥ ६१ ॥

दुर्मरं पुरुषेणोहः मन्ये स्वध्वन्यनागते। यत्र नार्हं न मे माता विप्रयुज्येत जीवितात्॥ ६२ हाहा धिक् कुर्त्वीरस्य सन्नाहं कांचनं भृवि । **त्र्यं** विद्व स्तस्येरु मया पुत्रेण पश्यत ॥ ६३ ॥ भो भो पर्यत मे बीरं पितरं ब्रात्सणा भुवि। श्यानं वीर् शयने मया पुत्रेण पातितं ॥ ६४॥ ब्राह्मणाः कृष्मुख्यस्य ये मृत्तात्व्यसारिणः। रुदन्ति <sup>1</sup> श्रान्तिकामस्य रूपो यो ऽयं मया रुतः ॥ ई५ ॥ व्यादिशनु च किं विप्राः प्रायश्चित्तमिहाय मे । **त्रानृशंसस्य पापस्य पितृहन्तु र्**णाजिरे ॥ ईई ॥ दुम्मरा द्वादशं समा रुत्वा पितरमय वै। ममेल् मुनृशंसस्य संवीतस्यास्य चर्मणा ॥ ६७ ॥ शिरः कपाले चास्यैव युंजतः पितुर्य मे । प्राविश्वतं हि नास्यन्यत् हत्वाय पितरं मम ॥ ६६॥ पृथ्य नागोत्तमसृते भतीरं निरुतं मया। कृतं प्रियं मया ते ऽद्य निरुत्य समरे ऽर्जुनं ॥ ६६॥ सो ऽह्मय गमिष्यामि गतिं पितृनिषेवितां। न शुद्ध्याम्यात्मनात्मानमहं धार्ग्यतुं शुभे ॥ ७० ॥ सा वं मयि मृते मात तथा गाएउविश्वन्वनि । भव प्रीतिमती देवी सत्येनात्मानमालेभे॥ ७१॥ इत्यूका स ततो एजा दुः खशोकसमादृतः।

<sup>1</sup> Le manuscrit porte कुर्वन्ति pour हरन्ति ; je le fais observer, parce que, dans l'extrait du Karnaparva qui précède ce morceau, se trouve (बी. 17, édit. Bonn.) कर्नती pour क्रेंद्रेत्यः

उपस्पृथ्य महाराजं दुः स्वाद्वचनमत्रवीत् ॥ ७२॥ श्रावन्त सर्वभूतानि स्थावराणि चराणि च। त्वं च मातर्यथा सत्यं ब्रवीमि मुजगोत्तमे ॥ ७३॥ यि नोत्तिष्ठति जयः पिता मे नासत्तमः। ग्रस्मिन्नेव रणोदेशे शोषविष्ये कलेवरं॥ 98॥ निह मे पितां हत्वा निष्कृतिर्वियते क्वचित्। नरकं प्रतिपत्स्यामि ध्रवं गुरुवधादितः॥ ७५॥ वीरं हि चत्रियं हत्वा गो शतेन प्रमुच्यते। पितरं तु निरुत्यैव दुर्लभा निष्कृतिर्मम ॥ 9६॥ एष एको महातेजाः पाण्उपूत्रो धनंजयः। पिता च मम धर्मात्मा तस्य मे निष्कृतिः कृतः ॥ ९९ ॥ इत्येवमुत्जा नृपतिः धनंजयसुतो नृपः। उपस्पृथ्याभवत् तृष्टो प्रायोपेता महामति:॥ ७६॥

## वैशम्पायन उवाच

प्रायोपविष्टे नृपती मणिप्रेश्वरे तदा। पितृशोक समाविष्टे सङ्मात्रा पांतपे॥ 9६॥ उलूपी चिन्तयामास तदा संजीवनं मणिं। स चोपातिष्टत तदा पद्मगानां परायणं ॥ ६०॥ तं गृहील त् कौर्व्य नागराजपतेः स्ता । समः प्रह्लादिनी वाचं सैनिकानामधात्रवीत् ॥ ११॥ नैनं शक्तो हि संग्रामे जेतुं शक्रो ऽपि पुत्रक । त्रपेतु में मणिर्दिव्यः समानीतो विशाम्पते ॥ ८२॥

मृतान् मृतान् पद्मगेन्द्रान् यो जीवयति नित्यक्ष एनमस्योरिस त्वं च स्थापयस्य पित्ः प्रभो ॥ ६३॥ सजीवितं तदा पार्घ सत्वं द्रुष्ठसि पाण्उव। इत्युक्तः स्थापयामास तस्योर्गस मणिं तदा ॥ ७४॥ पार्थस्यामिततेजाः स पितृस्नेहादपापकत्। तस्मिन् न्यस्ते मणौ वीरो जिष्णुरुज्जीविताः प्रभुः ॥ ६५॥ चिर्सुप्र इवोत्तस्यौ मृष्ट लोव्हित लोचनः। समृत्यिनं महात्मानं लब्ध संज्ञं मनस्विनं ॥ ६६ ॥ समीद्य पितां स्वस्यं ववहे वस्र्वारुनः। उत्यिते पुरुषव्याचे प्नर्हस्भीवती प्रभो॥ ६९॥ दिव्याः सुमनसः पुण्या ववर्षे पाकशासनः । **ऋना**ल्ता <u>रुं</u>रुभयो विनेरुर्भेचनिस्वनाः॥ ६६॥ साध साध्विति चाकाशे वभूव स्मकृत् स्वनः। उत्याय च महावादुः यशस्वी च धनंतयः॥ ६६॥ वभ्रवाङ्नमालिंग्य समाजिघत मूर्दनि । द्धर्श चापि दुख्य मातां शोककर्षितां ॥ ६०॥

EXTRAIT DE L'AÇVAMÊDHIKAPARVA 1, OU LIVRE RELATIF AU SACRIFICE DU CHEVAL, SECTION DU MAHÂBHÂRAT.

<sup>1.</sup> Le roi Vabhruvâhana<sup>2</sup>, ayant appris que son père était arrivé, sortit avec humilité, marchant devant sa suite, d'après l'usage des Brahmanes.

¹ Yudhichthira, l'ainé des cinq fils de Pandu, si célèbres dans l'histoire ancienne de l'Inde, après bien des vicissitudes de fortune, se vit en état de célébrer la fête du Râd-jásuya, ou «de la souveraineté de toute l'Inde,» pour laquelle il avait besoin d'accomplir le grand sacrifice du cheval. Cet animal sacré fut confié à la garde d'Ardjuna, du troisième des Pandavas.

<sup>\*</sup> Valhravâhana était fils d'Ardjuna, qui l'eut de Tchitraggadâ, fille de Tchitravâhana roi de Manipura.

- 2. Le sage Dhanandjaya<sup>1</sup>, se souvenant des devoirs des Kchatriyas, n'honora nullement le seigneur de Manipura<sup>2</sup>, qui était venu au-devant de lui.
- 3. Phalguna<sup>5</sup>, animé de vertu, dit alors avec colère : « Cette conduite est mes-« séante de ta part; tu es en dehors des usages de Kchatras.
- 4. «Comment, mon fils, tu ne combats pas, sur la frontière du pays, avec «moi, qui garde le cheval du sacrifice devenu la propriété de Yudhichthira?
- 5. «Honte à toi, homme qui, privé de raison, violes les devoirs des Kchatras, «qui me reçois, moi qui suis venu au combat, comme si j'étais venu à une so- «lennité religieuse;
- 6. «Qui me reçois, à mon arrivée, comme une femme avec un appareil de « paix! Insensé, dois-je, pour t'approcher, avoir déposé mes armes?
  - 7. « Une telle conduite pourrait convenir à un homme comme toi, homme vil. » Ulûpî 4, la fille du serpent, ayant appris ce que son époux avait dit à son fils,
- 8. Impatiente, après avoir fendu la terre, arriva, et vit ce dernier qui, accablé d'affliction, baissait la tête,
- 9. Pour avoir été tant de fois blâmé par son père qui désirait le combat, ô Seigneur! Alors Ulûpî, belle de tous ses membres, l'ayant approché,
- 10. Parla en ces termes à ce jeune homme vertueux et sage : «Reconnais en « moi ta mère Ulûpî, fille de serpent.
- 11. «Fais ce que je te dis, ô mon fils! ta vertu paraîtra dans son plus grand «éclat; engage cet excellent Kuru, ton père, qui est ivre de combat;
  - 12. «Tu te le rendras favorable, sans doute.»

Alors le roi Vabhruvâhana, violemment poussé par sa mère,

- 13. Doué d'une grande vigueur, prit la résolution de combattre, ô chef des Bharatas! et se couvrit de sa cuirasse d'or et de son casque, qui brillait comme le soleil.
- 14. Illustre guerrier, il monta son excellent char, qui était chargé de cent carquois, pourvu de toute sorte d'appareil, et attelé de chevaux rapides comme la pensée;
  - <sup>1</sup> Dhanandjaya est un nom d'Ardjuna, et signifie «vainqueur de richesse.»
- <sup>2</sup> Manipura signifie «ville de joyaux,» et par son nom semble appartenir à la race de serpents auxquels, comme on sait, sont attribués des joyaux. Aussi « Maṇi » est le nom d'un chef des serpents, et « Maṇi mandapa » est la capitale de Sécha, roi des Nâgas. Le même nom était donné au palais de Nairrita, régent des régions du sud-ouest. Aujourd'hui nous trouvons une ville appelée « Manipura, » à soixante milles au nord-est du Comorin, et une autre ville de ce nom à cinquante milles au sud-ouest de Tandjore.
  - <sup>5</sup> Phâlguna est un autre nom d'Ardjuna, et signifie «celui qui a la qualité de protéger.»
- <sup>4</sup> Ulâpî était fille du Nâga « Kâuravya, » femme que le hasard donna pour épouse à Ardjuna, belle-mère et nourricière de Vabhruvâhana. Dans le Dictionnaire de M. Wilson, Ulâpî est désignée comme une nymphe de Patâla, mariée à Ardjuna. D'après le Vichnupurana (liv. IV, sect. 20, sl. 11) il eut d'Ulâpî un fils, qui s'appelait Irâvan.

- 15. Ce char, qui était muni de disques, orné d'instruments d'or, et qui portait un drapeau élevé, ainsi qu'un lion formé d'or, objets de la plus haute vénération.
- 16. Le roi Vabhruvâhana, ce héros, s'avança en se dirigeant vers le fils de Prithî, et s'approcha du cheval du sacrifice qui était gardé par Ardjuna.
- 17. Il le fit prendre par des hommes qui étaient experts dans la connaissance des chevaux. Dhanandjaya vit avec plaisir qu'il prenait le cheval.
- 18. Combattant debout à terre, il résista à son fils qui était sur le char, d'où il attaqua le héros avec des flèches innombrables,
- 19. Qui étaient acérées et brûlantes comme le poison des serpents. Alors s'éleva un combat sans exemple entre le père et le fils,
- 20. Qui tous deux, joyeux, semblaient des Dieux et des Asuras combattant ensemble. Alors Vabhruvâhana perça le héros, dont la tête était ornée d'une crête 1, avec une flèche noueuse;
- 21. Il frappa, en riant, l'homme puissant à la clavicule, et vint sur lui avec le dard grandement empenné, comme un serpent sur une fourmilière.
- 22. Après l'avoir percé, il étendit par terre le fils de Kuntî. Celui-ci, homme sage, dans une souffrance excessive, s'appuyant sur son excellent arc,
- 23. Pénétré d'un feu divin, fut d'abord accablé, semblable à un mourant; puis recouvrant sa connaissance, cet homme vigoureux se releva.
- 24. Le fils de Çakra<sup>2</sup>, resplendissant de gloire, adressa ces paroles à son propre fils: «Bien, bien, mon enfant, que ton bras est puissant, fils de Tchi-«traggadâ!
- 25. «J'ai vu une belle partie de ta conduite; je suis content, mon enfant; à «présent je décocherai ces flèches contre toi, mon fils; sois ferme au combat.»
- 26. Ayant parlé ainsi, il fit pleuvoir sur lui des flèches de fer, ô destructeur des ennemis; mais toutes ces flèches, qui, décochées de l'arc Gandiva, brillaient semblables aux foudres,
- 27. Le roi (Vabhruvâhana) les coupa en deux et en trois par ses dards à tête de croissant. Le fils de Prithî, en colère, abattit alors, au moyen de ses flèches divines, du char de son adversaire, le drapeau qui,
- 28. Orné d'or, ressemblait à un palmier, formé de ce métal précieux; il abattit ses chevaux, qui étaient d'une taille énorme et d'une grande rapidité, ô dompteur des ennemis;
- 29. Le Pandava les priva de vie, ô roi. Alors, mû par le plus grand courroux, le prince de Manipara, descendu de son char,
  - 30. Combattit, furieux, à pied, avec son père, de la race de Pandu. Ardjuna,
- <sup>1</sup> Le mot kirita, « crète, diadème, » nous rappelle que les anciens rois de Perse portaient un ornement de tête appelé cidaris. (Curtius Rufus, liv. 111, cité par le président Brisson. Voyez de regio Persarum principatu, edit. 11, 1599, p. 44.)
  - 2 Pandu n'était que le père nominal d'Ardjuna.

fils du Dieu, porteur de la foudre, distingué parmi les enfants de Prithî, charmé de la vigueur de son propre fils,

31. Le serra d'excessivement près. Le puissant Vabhruvâhana irrité, attaqua de nouveau son père qui lui était opposé,

32. Avec des flèches qui étaient semblables aux serpents. Alors, dans l'entraînement de sa jeunesse, le vigoureux Vabhruvâhana perça le cœur de son père

33. D'une flèche acérée et bien empennée; il perça le Pandava, ô roi, en lui fendant la poitrine, et lui causa une douleur excessive.

34. Dhanandjaya, le rejeton de Kuru, qu'avait trop emporté une colère égale à celle de son fils, maintenant frappé d'étourdissement, tomba par terre, ô roi!

35. Lorsqu'il tomba, ce héros, soutien des Kâuravas, lui aussi, le fils de Tchitraggadà, privé de ses sens, le suivit dans sa chute.

36. Oui, le roi Vabhruvâhana, qui avait été entraîné au combat, lorsqu'il vit tué son père qui l'avait auparavant accablé d'une multitude de flèches,

37. Tomba aussi, embrassant la terre, à la tête du combat.

38. Tchitraggadâ, arrivée sur le champ de bataille, voyant son époux tué, et son fils étendu sur la terre, le cœur brûlé de douleur, tremblante, versait une abondance de larmes. Mère du roi de Manipura, elle voyait son époux tué.

39. La femme aux yeux de lotus, en proie à la douleur, après de longues lamentations, s'évanouit et tomba par terre.

40. Ayant repris connaissance, la reine, voyant devant elle Ulûpî, la fille de serpent, femme douée d'une beauté divine, lui parla en ces termes:

41 « Ulûpî, vois mon époux dormant du sommeil de la mort sur le champ de « bataille, vois le vainqueur dans le combat tué par la flèche de mon fils, et c'est « toi qui en as été la cause.

42. « N'es-tu pas une femme respectable qui connaît la vertu? N'es-tu pas dé-« vouée à ton époux? et cependant c'est à cause de toi qu'est tombé ton seigneur « tué dans le combat!

43. « Mais, quelque coupable qu'eût été Dhanandjaya envers toi, pardonne-lui « aujourd'hui, et rends ce héros à la vie.

44. «O toi qui es vénérable, qui connais la vertu, qui jouis de la célébrité « dans les trois mondes, et qui es si belle, tu vois l'époux tué par son fils, et tu « ne pleures pas !

45. «Je ne pleure pas mon fils tué, ô fille de serpent; je pleure l'époux qui a « rencontré une telle hospitalité. »

46. Après avoir tenu ce discours à la princesse Ulûpî, fille de serpent, elle s'approcha de son époux, cette femme digne de gloire, et lui adressa ces paroles:

47. «Lève-toi, toi qui fus le chef chéri du chef des Kurus, mon bien-aimé; «voici le cheval, ô bras puissant; c'est moi qui le lâche devant toi.

48. « Ne dois-tu pas, ô seigneur, suivre le cheval de sacrifice de Yudhichthira, « souverain de la justice? Pourquoi dors-tu ar terre?

49. «Ma vie a passé en toi, ò fils de Kuru, parmi les Kurus; pourquoi, donnant «la vie aux autres, abandonnes-tu la tienne?»

### TCHITRAGGADA continua:

50. «Ulûpî, tu vois bien mon époux étendu par terre, et ce fils qui l'a tué avec «lui, et tu ne pleures pas!

51. «Qu'il dorme, selon son plaisir, cet enfant qui a joint la famille des morts, « mais qu'Ardjuna, semblable à Giva par son épaisse chevelure et par ses yeux de « feu ¹, que ce héros dont le nom est Vidjaya triomphe, vive heureux!

52. « O femme bienheureuse, aucune offense ne s'impute aux hommes, grands « bienfaiteurs des autres; si tu crois que la légèreté peut leur être attribuée, aban-« donne de tels sentiments à leur égard <sup>2</sup>.

53. «Qu'une amitié éternelle et indestructible soit contractée avec l'époux pro-« tecteur; sache la bien apprécier, cette amitié, et que ton union soit sincère.

54. «Comme au moyen du fils tu as donné la mort à mon seigneur, si tu ne «me le montres pas aujourd'hui rendu à la vie, je quitterai mon existence ce «même jour.

55. «Accablée de douleur, reine, privée de mon époux et de mon fils, je me «donnerai volontairement la mort devant tes yeux : n'en doute pas. »

56. Ayant parlé ainsi à la fille de serpent, ô roi, déterminée à se laisser mourir de faim, elle s'assit en silence, semblable déjà au monument sépulcral qui devra s'élever pour elle.

### vâiçampâyana dit:

57. Ensuite, ayant donné trêve à ses lamentations, malheureuse, elle s'assit embrassant les pieds de son époux, et, au milieu de soupirs, désirant son fils.

58. Alors, le râdja Vabhruvâhana, ayant recouvré connaissance, voyant sa mère sur le champ de bataille, lui parla en ces termes:

59. «Qu'y a-t-il de plus douloureux que de voir ma mère qui, excitée par le «désir, repose auprès de son époux mort qui est étendu par terre!

60. «Voici l'illustre destructeur de tous les guerriers, tué dans le combat par «moi, son ennemi; le voici, hélas, victime d'une mort cruelle!

61. «Chose étonnante! comment n'est-il pas violemment déchiré le cœur de «la reine qui voit privé de vie son époux, si distingué par sa large poitrine, et ses «bras puissants!

62. «Il est donc bien vrai que la mort fatale n'atteint jamais l'homme, à moins «que son chemin ne l'y conduise, puisque ni ma mère ni moi, nous ne sommes «pas séparés de la vie.

Le texte porte lobita, «rouge; » cette couleur d'yeux est attribuée à Çiva, ainsi que la chevelure épaisse dont il porte le titre de gudayeça.

<sup>2</sup> Je ne me flatte pas d'avoir bien exprimé le sens de ce sloka, dont la leçon n'est peutêtre pas correcte, et où je n'ai rien voulu changer.

- 63. «O honte! elle est perçée! Voyez là par terre l'armure d'or du rejeton des «Kurus, de celui qui a été tué par moi, son fils!
- 64. «Hélas, hélas! voyez, ô Brahmanes, mon père héroïque par terre; voyez «ce guerrier reposer sur le lit sur lequel son fils l'a jeté!
- 65. «Oui, les Brahmanes pleurent le chef des Kurus, qui suit le cheval de «sacrifice qu'on a lâché, cet homme illustre qui désire le bonheur, et que j'ai tué «dans le combat.
- 66. «Que les Brahmanes m'apprennent qu'elle expiation convient aujoud'hui «pour le crime atroce d'un parricide commis sur le champ de bataille.
- 67. «Cruel meurtrier, je passerai douze années de pénitence, du jour où je «l'ai tué, revêtu d'une peau, portant sans m'en séparer
- 68. «La tête et le visage de mon père; il n'est bien d'autre expiation aujour-« d'hui pour moi, qui ai tué l'auteur de ma vie.
- 69. «Vois, excellente fille de Nâga, vois ton époux, tué par moi; c'est pour «te plaire que j'ai aujourd'hui au combat donné la mort à Ardjuna.
- 70. «Et c'est aujourd'hui que je suivrai la route où mon père est allé; je ne «saurais supporter ma propre existence, ô femme.
- 71. «Toi, ma mère, quand je serai mort, couché sur Gandiva, l'arc de mon «père, réjouis-toi, ô reine : c'est lui qui réellement m'aura tué.»
- 72. Ayant parlé ainsi, accablé de douleur et de regret, il se mit à toucher les membres du grand roi, et puis reprit tristement ce discours:
- 73. «Que tous les éléments m'écoutent, et les objets immobiles et mobiles, et «toi, ma mère, excellente fille de serpent, écoutez la vérité que je déclare.
- 74. «Si mon père victorieux, le meilleur des hommes, ne se relève pas, mon «corps desséchera sur ce champ de bataille.
- 75. «Depuis que j'ai tué mon père, il n'y a plus de pardon pour moi; certes, «sous le poids du parricide, je m'achemine vers l'enfer.
- 76. «Celui qui a tué un Kchatriya, se dégage par une centaine de vaches; «mais pour moi, qui suis le destructeur de mon père, il n'est point d'expiation.
- 77. «Dhanandjaya, lui, n'était-il pas le fils de Pandu, d'une force sans pa-«reille, la vertu même, mon père? comment expier la mort d'un tel homme!»
- 78. Ayant prononcé ces paroles, le fils d'Ardjuna, prince magnanime, en touchant le corps de son père, resta silencieusement assis pour se laisser mourir de faim.

### vâiçampâyana dit:

- 79. Quand le roi, seigneur de Manipura, pénétré de douleur pour la mort de son père, s'était assis pour se laisser mourir de faim, à côté de sa mère, mortellement affligée,
- 80. Ulûpî, alors, pensa au joyau qui pouvait rendre la vie, joyau qui était, comme propriété, attaché à la race de serpents.

81. L'ayant pris, la fille de Kâuravya, roi des serpents, tient, joyeuse, ce discours devant les guerriers :

82. «Çakra même ne saurait le vaincre dans le combat, ô mon fils, ce joyau

« divin ; qu'il se montre , je l'ai apporté , ô chef des hommes.

83. «Il rend toujours à la vie les chefs des serpents qui sont morts; pose-le « toi-même sur la poitrine de ton père, ô seigneur.

84. «Tu verras certainement le fils de Prithi rendu à la vie, ô Pandava.»

85. Ainsi instruit, le fils, qui était d'une vigueur immense, et que l'amour pour son père lavait du crime, posa le joyau sur la poitrine de Partha. Aussitôt qu'il fut placé sur lui, le héros victorieux était rappelé à la vie, ô seigneur.

86. Comme quelqu'un qui a longtemps dormi, il se leva en frottant ses yeux rouges. Voyant ressuscité son père, ce héros magnanime et sage qui reprit

ses sens et sa vigueur,

🎤 87. Vabhruvâhana le salua. Quand l'homme-lion se leva, le bonheur était

revenu avec lui, ô seigneur.

- 88. Indra, le dompteur du démon Paka, fit pleuvoir des fleurs divines et pures; les nuages rendirent un bruit semblable à celui des tambours qui résonnent sans être battus.
- 89. «Bien, bien», fut l'exclamation qui se répandit avec force dans les airs : cil est ressuscité, le héros aux bras puissants, le glorieux Dhanandjaya.»
- go. Celui-ci, en embrassant Vabhruvâhana, pressa la tête de son fils contre son visage, et puis jeta ses regards sur sa mère, qui était encore plongée dans sa douleur.

FIN DU TOME PREMIER.